
        
            
                
            
        

    










A DI ÐÀ KINH SỚ SAO 





Liên Trì Ðại Sư Soạn 

Thuật Giả: Tổ Chu Hoằng 





Việt Dịch HT.Hành Trụ 

 Nguồn 

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 15-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

LỜI GIỚI THIỆU 

BA LỚP KẾT TẬP 

QUYỂN THỨ NHỨT 

Quyển 1 A 

Quyển 1 B 

Quyển 1 C 

Quyển 1 D 

QUYỂN THỨ HAI 

Quyển 2 A 

Quyển 2 B 

Quyển 2 C 

Quyển 2 D 

QUYỂN THỨ BA 

Quyển 3 A 

Quyển 3 B 

Quyển 3 C 

Quyển 3 D 

Quyển 3 E 

QUYỂN THỨ TƯ 

Quyển 4 A 

Quyển 4 B 

Quyển 4 C 

Quyển 4 D 

Quyển 4 E 







LỜI GIỚI THIỆU 

 (Thay lời tựa) 

   

 Trong đạo Phật về tông Tịnh Ðộ (1) có bảy bộ kinh (2) là nguyên tắc (3) cũng nhƣ 

 biện chứng pháp (4), đã có truyền tích từ xƣa đến nay giữa các nƣớc nhƣ: Trung Quốc, 

 Việt Nam, Triều Tiên, Nhựt Bản v.v… Nhƣng đƣợc lƣu hành và căn bản đặc điểm hơn, 

 chỉ có ba bộ: 

 1.       Kinh Vô Lượng Thọ.  

 2.       Kinh Quán Vô Lượng Thọ.  

 3.       Kinh A Di Ðà.  

 Mà kinh  Di Ðà đây, xƣa kia  kết  tập  bằng  chữ Bắc Phạn  (Sanskrit)  (5), lại đƣợc 

 phiên dịch (6) và sớ sao (chú giải) (7) ra chữ Tàu.  

 Nƣớc ta tại Bắc Việt có thầy Sa Môn hiệu là Thông Duệ (Trụ trì chùa Phƣớc Long, 

 làng Phù Lãng, huyện Vũ Giang, phủ Từ Sơn, tỉnh Bắc Ninh) đã khắc bản ấn hành từ đời 

 vua Tự Ðức (1847-1883).  

 Ðến nay (1952-1953), lại đƣợc thầy LÊ PHƢỚC BÌNH dịch âm và dịch nghĩa ra 

 tiếng Việt.  

 Ðã biết trong tông Tịnh Ðộ có nhiều phƣơng pháp tu trì mà dễ nhứt không pháp 

 nào hơn pháp “Trì danh niệm Phật” của kinh này. Nó rất đƣợc phổ biến nên dù ở trình 

 độ nào cũng đều có thể thực hành đƣợc cả… 

 Mặc dù ở đời, trƣờng hợp của mỗi ngƣời có khác nhau (nhƣ kẻ làm quan, ngƣời 

 làm ruộng v.v…) nhƣng nếu biết tin tƣởng lời Phật dạy thì ai cũng có thể vừa tu tập theo 

 pháp môn niệm Phật này, vừa sinh hoạt hằng ngày, cho đến việc gia đình, xã hội cũng 

 không bỏ dở.  

 Mà  pháp  môn  niệm  Phật  đây,  chính  là  pháp  phƣơng  tiện  để  thực  hiện  đƣợc  TỰ 

 TÁNH DI ÐÀ, DUY TÂM TỊNH ÐỘ nếu ai chuyên niệm đƣợc nhứt tâm không tán loạn.  

 Hơn nữa, lời vàng của đấng Thích Tôn đã thốt ra đâu phải là nguồn triết lý viễn 

 vông không bổ ích. Nếu chúng ta chịu khó công phu tu tập thì sẽ thấy lợi ích rõ ràng. Từ 

 xƣa đến nay, biết bao ngƣời đã đạt mục đích (giải thoát hiện tiền vãng sanh tịnh độ) nhƣ 

 trong kinh này đã nói.  

 Quý bạn cứ tin đi, trong tre lúc nào cũng có lửa, nếu bạn gia công cọ (cƣa) thì lo 

 gì lửa nọ không nảy ra. Lý nhứt tâm niệm Phật cũng thế. Phật với ta đồng một thể tánh: 

 Phật là ngƣời đã làm đƣợc thì không lẽ gì mà chúng ta đây không làm đƣợc. Vậy chúng 

 ta cứ niệm, cứ tu đi, theo lời đức Thích Tôn  đã dạy, đã thực hành cũng nhƣ mƣời phƣơng 

 chƣ Phật đã nói, đã thực hành và cũng đều khen ngợi pháp môn niệm Phật của tông Tịnh 

 Ðộ này.  

 Ðiều căn bản và duy nhứt là phải hiểu sự, lý cho rõ ràng và luôn luôn thực hành 

 không gián đoạn thì kết quả chắc chắn không sai.  

 Thế  thì  pháp  môn  niệm Phật  này  há  không  phải  là  một  diễm  phúc  của  chúng  ta 

 trong đời hiện tại… mãi đến tƣơng lai ƣ?  

 Sau khi dịch xong, thầy Sa Môn LÊ PHƢỚC BÌNH có đƣa bản thảo đến nhờ tôi 

 khảo đính và chú thích để phổ biến quần chúng. Tôi nhứt tâm tùy hỷ vì nhận thấy pháp 

 môn này rất xứng hợp thời cơ, nên nơi đây tôi xin trân trọng giới thiệu cùng quý bạn.  

 Và tôi nguyện đem công đức này hồi hƣớng lên tam bối, cửu phẩm, cầu cho tứ ân 

 tam hữu, cả pháp giới chúng sanh, đồng sanh An Dƣỡng quốc, phổ nguyện đồng sanh An 

 Dƣỡng quốc.  

   

NAM MÔ BỔN SƢ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

 PHƯỚC HẬU TỰ 

 CẦN THƠ TRÀ ÔN 

 Ngày vía đức Ðịa Tạng Bồ Tát năm Quý Tỵ 

 Phật lịch: 2516 - Dƣơng lịch: 1953 

 Hòa thượng Thích Khánh Anh 



(1)  Tịnh  Ðộ  tông  là  một  học  phái  giữa  Phật  giáo  nước  Tàu,  chủ  trương  về  niệm 

Phật vãng sanh, thờ đức Phổ Hiền làm sơ tổ. Ðời Tấn ngài Huệ Viễn xướng lên pháp môn 

Tịnh Ðộ tại núi Khuôn Lư, tỉnh Chiết Giang, đoàn kết thành Liên Xã, được 123 người 

niệm Phật vãng sanh Tịnh độ. 

(2)  Bảy bộ kinh: 1.- Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Ðẳng Giác Kinh (hai cuốn). 2.- 

Ðại A Di Ðà Kinh (hai cuốn). 3.- Vô Lượng Thọ Kinh (hai cuốn). 4.- Quán Vô Lượng 

Thọ Kinh (một cuốn). 5.- A Di Ðà Kinh (một cuốn). 6.- Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp 

Thụ Kinh (một cuốn). 7.- Cổ Âm Thinh Vương Ðà La Ni (một cuốn). 

(3)  Nguyên tắc: có sự có lý (chiết môn, nhiếp môn) mà niệm Phật tức là niệm tâm. 

(4)  Biện chứng pháp: Có tâm có cảnh, tịnh hạnh tịnh nguyện, mà tâm tịnh tức độ 

tịnh. 

(5)  Kinh A Di Ðà phiên dịch đây thuộc về Ðại thừa Bồ Tát tạng, xem cái đồ biểu 

dưới đây: 

BA LỚP KẾT TẬP 

(1)  Tiểu thừa Thinh Văn Tạng 4 lần kết tập: 

a.      Vương Xá Thành: trong hang và ngoài hang - sau Phật nhập diệt 7 ngày. 

b.     Tỳ Xá Ly thành – sau Phật niết bàn 100 năm. 

c.     Ba Tra Lợi Phất thành – sau Phật 236 năm. 

d.     Ca Thấp Di La thành: 

i.      Sau Phật 100 năm. 

ii.      Sau Phật 500 năm. 

(2)  Ðại thừa Bồ Tát Tạng: Trí độ luận chép rằng: Sau khi Phật tịch, các đức đại Bồ 

Tát như Văn Thù, Di Lặc v.v… dẫn A Nan Ðà đến núi Thiết Vi để kết tập Ðại thừa Tam 

tạng tức gọi là Bồ Tát Tạng. 

(3)  Bí mật Tạng kết tập: không thấy nói là năm nào và kết tập tại chỗ nào. 

(6)  Ngài Cưu Ma La Thập dịch vào đời Dao Tần 397 – 400. 

(7)  Tổ Châu Hoằng Liên Trì giải sớ sao vào khoảng đời nhà Minh Gia Tĩnh 1522 – 

1566. 



LỜI NÓI ÐẦU 

 *** 

 Ðức Phật Thích Ca vì một ÐẠI SỰ NHƠN DUYÊN, ứng hiện ra đời. Ngài tùy theo 

 căn  tánh  của  chúng  sanh,  thuyết  pháp  49  năm,  đàm  kinh  hơn  300  hội.  Giáo  pháp  của 

 Ngài đại khái chia làm NĂM THỜI TÁM GIÁO. Trong đó lại đƣa ra một môn niệm Phật 

 gồm thu tất cả, không luận kẻ hạ căn, ngƣời thƣợng trí; hàng cƣ sĩ hay phái xuất gia. 

 Thật là một phƣơng tiện “quyền thiệt song hành” mà xƣa nay các Thánh Hiền đều khen 

 ngợi.  

 Ở Việt Nam chúng ta, tuy pháp môn này đƣợc nhiều ngƣời tu tập, nhƣng ít có bổn 

 kinh nào luận về sự, lý rõ ràng nhƣ bổn kinh “DI ÐÀ SỚ SAO” chữ Hán mà hôm nay tôi 

 bạo dạn phiên dịch ra tiếng nƣớc nhà mong giúp ích phần nào cho các bạn đồng tu tịnh 

 nghiệp, hầu cùng nhau gầy dựng chánh nhơn ở nơi “LIÊN ÐÀI CỬU PHẨM” ngày mai, 

 dù biết rằng mình còn tài hèn học cạn, văn bút thô sơ.  

 Với lối dịch âm và nghĩa đối chiếu áp dụng ở đây, các bạn sơ cơ có thể dò học dễ 

 dàng; ấy cũng là một phần trợ duyên nhỏ mà tôi thành tâm cống hiến.  

 Rất mong quý độc giả sau khi đọc bản dịch này, góp ý kiến cho những điều khuyết 

 điểm.  

 Ða tạ!  

 Dịch giả cẩn chí 





 KÍNH LẠY: 

 Ngôi Phật, ngôi Pháp, và ngôi Thánh Hiền Tăng.  

 Ngƣỡng cầu Tam bảo từ bi gia hộ đệ tử phiên dịch kinh này đƣợc hợp pháp, hợp 

 cơ, lƣu thông xa gần, kẻ thấy ngƣời nghe đều đƣợc lợi ích.  

 CẦU NGUYỆN: 

 Thế giới hòa bình,  

 Chúng sanh mau giải thoát.  

 Kính lạy! mƣời phƣơng ba đời tất cả ngôi thƣờng trú Tam bảo chứng minh!  

*** 

KỆ KHAI KINH 

Pháp mầu vô thƣợng rất thẳm sâu,  

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu,  

Con nay “nghe thấy” chuyên trì niệm,  

Nguyện tỏ Nhƣ Lai nghĩa nhiệm mầu.  

  

Kính lạy: ÐỨC BỔN SƢ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 



---o0o--- 



PHẬT THÍCH CA NÓI KINH A DI ÐÀ 

NGÀI VÂN THÊ LÀM LỜI SỚ SAO 

---o0o--- 

QUYỂN THỨ NHỨT 

(tiếp theo) 

 Quyển 1 A 

Ðất Cổ Hàng (3) chùa Vân Thê (4) Sa Môn Chu Hoằng (5) thuật lại. 

Giải kinh này bằng lời Sớ Sao, với đại văn chia ra làm ba phần lớn. 

A.   Thông tự đại ý (chung bài suốt đại ý của kinh). 

B.    Khai chương thích văn (mở từ bài thích từ chữ). 

C.   Kiết thích chú ý (kết lại để giải thích đại ý chú vãng sanh). 

Sắp như thế này thì thuận theo các kinh thông thường có ba phần là: 

THÔNG  TỰ,  CHÁNH  TÔNG  và  LƯU  THÔNG,  mà  chính  cũng  thuận  theo  ba 

món Tịnh nghiệp là: 1.- Tín. 2.- Hạnh. 3.- Nguyện (6). 



A.- THÔNG TỰ ÐẠI Ý phân ra làm năm: 

1.     Minh tánh (Nói rõ tự tánh).  

2.     Tán kinh (Khen ngợi kinh này).  

3.     Cảm thời (Cảm thích thời cơ).  

4.     Thuật ý (Tỏ ý mình giải kinh).  

5.     Thỉnh gia (Cầu Phật giúp thêm).  



1.- MINH TÁNH 

           CHÁNH  VĂN:  Bản  thể  của  tự  tính  là:  Linh  (linh  thiêng),  Minh  (sáng  suốt), 

Ðổng (rỗng rang), Triệt (thông thấu), Trạm (trong trẻo). Tịch (vắng lặng), Thƣờng 

(còn), Hằng (lâu), chẳng phải trƣợc, chẳng phải thanh, không lui, không tới, rất lớn 

thay cái chơn thể của nó không thể nghĩ bàn đƣợc, phải chăng chỉ có tự tánh của 

chúng ta mới nhƣ vậy?  

          

CHÚ GIẢI: Phần suốt bày ý kinh, về đại văn chia làm năm: Từ ban đầu “Minh 

tánh” cho đến thứ năm là “Thỉnh gia”. 

Nay trước nói: “Minh tánh” - Bởi kinh nầy hoàn toàn làm sáng rõ tự tánh và lý 

giải của các kinh cũng không lìa tự tánh nên lấy tự tánh làm mục tiêu. 

“Linh” là tánh linh giác (khôn biết). “Minh” là trí sáng suốt - Mặt trời, mặt trăng 

tuy  có ánh sáng, nhưng  không được  gọi  là linh thiêng vì  là vô tình. Nay chỉ  trong bản 

tánh rất sáng suốt, rất hay lạ khó lường, với sự sáng suốt ấy không thể lấy chi so sánh cho 

cùng tột, nên nói là “Linh” và “Minh”, nghĩa là vừa khôn thiêng vừa sáng biết. 

“Triệt” là thông suốt. “Ðổng” là sự thông suốt cực điểm. Mặt trời, mặt trăng tuy 

chiếu khắp, nhưng không thể soi khắp dưới lòng chậu úp, thế là thông suốt mà chưa được 

hoàn toàn thông suốt vì còn bị chướng ngại. Nay tánh “Linh Minh” đây soi khắp đất trời, 

thấu  trong  vàng  đá,  bốn  phương  trên  dưới  không  hề  chướng  ngại.  Vì  là  bản  tánh  sáng 

suốt  thông  thấu,  không  chỗ  nào  là  chẳng  thông  suốt  như  “thiên  nhãn  thông,  tha  tâm 

thông”. 

Cái thông đây không phải như đối với sự ngăn cách mà nói rằng thông, nên gọi là 

“Ðổng Triệt”. 

“Trạm”  là  không  nhiễm.  “Tịch”  là  không  lay  động.  Ðại  địa  tuy  “Tịch”  nhưng 

không thể bảo là “Trạm” (vì còn nhuộm máu chiến tranh, núi lở đất động). Nay chỉ có 

bản tánh rất vắng lặng, trong sạch, vì không cặn bã. 

Sự vắng lặng ấy không thể lấy chi so sánh cho cùng tận nên gọi là “Trạm Tịch”. 

“Hằng”  là  hằng  lâu.  “Thường”  là  sự  hằng  lâu  cực  điểm.  Ðại  địa  tuy  bền  chắc 

nhưng không tránh khỏi kiếp hoại (7), thế là lâu mà chưa thật lâu, vì còn “chung nhi phục 

thỉ”. Nay tánh “Trạm Tịch” đây, với trước từ vô thỉ, kéo sau vẫn vô chung, suốt xưa, suốt 

nay, không hề biến đổi, bởi vì thường còn mãi mãi, không bao giờ chẳng thường: chẳng 

phải như cái thường đối với cái tạm mà nói rằng lâu, nên gọi là “Thường Hằng”. 

Phi Trược là nói có thì tánh nó không thọ một mảy trần. Phi Thanh là nói không 

thì tánh chẳng bỏ một sự, pháp. 

Không  “Lui”  là  buông  ra  thời  không  biết  nó  tới  đâu?  Không  “Tới”  là  rước  lại 

cũng không biết nó từ đâu đến đây? 

Nghĩa là cái tánh “Linh Minh” “Trạm Tịch” nầy không thể dùng sự thanh, trược, 

tới, lui để tìm cầu gì được. Nói thanh, trược, tới, lui là ý gồm cả lành, dữ, thánh, phàm, 

hữu, vô, sanh, diệt, tăng, giảm, đồng và dị v.v… 

Hai câu “Lớn thay chơn thể”… ấy là lời khen ngợi, chữ “Ðại” là ngay nơi thể đặt 

tên, đủ hai nghĩa: Biến và thường; do vì tánh, hễ ngang ra thì nó đầy khắp mười phương 

là  “đại”,  mà  dọc  thì  nó  tột  cả  ba  đời  là  “đại”,  lại  không  còn  pháp  nào  so  sánh  đặng. 

Không phải như cái đại đối với tiểu mà nói là đại. 

Chữ “Chơn” là không vọng; do vì ba cõi đều giả dối, duy có tự tánh đây là chơn 

thật, vì không phải như trò huyễn ảo, như pháp diệt vong mà chính là không có cái chi có 

thể phá hoại nó được nên nói là “Chơn”, tức là “Chơn Như bất biến”. 

Chữ “Thể” là tột cả muôn pháp không ra ngoài thể nhứt tâm. Thể gồm cả tướng 

và dụng. Chung lại gọi là “Chơn thể”. Câu: “Không thể nghĩ bàn được” là: Như trên đã 

nói “Minh” mà lại “Tịch”. “Tịch” mà lại “Minh”, thanh, trược không bày; tới, lui đâu có, 

thế là bặt đường lòng tưởng, miệng nói, không còn nghĩ bàn được nữa. 

Nói: “Không thể nghĩ bàn” đó, nghĩa là: với pháp tánh nó không có tướng gì để 

tưởng đặng nên hễ tư tưởng thời loạn sanh (sanh tán loạn). Như trong kinh nói: „Ngươi 

vừa móng tâm, thì trần lao (phiền não) khởi trước‟, thật thế. Lại nói pháp tánh vốn không 

có  cái  tướng  suy  tưởng  dầu  có  suy  tưởng  cũng  hoài  công.  Trong  kinh  nói:  „Pháp  đây 

không thể nghĩ lường phân biệt mà có thể biết được‟. Nên nói: Tâm muốn duyên thì lự đã 

mất, nghĩa là không thể để ý tưởng tượng gì được. 

Câu “không thể bàn” là: Vì lý viên, lời lệch, lời thốt, lý mất. Nên trong kinh nói: 

“Phàm  có  nói  năng  đều  thành  hý  luận  cả”  (8).  Lại  vì  lý  viên  dung,  lời  chênh  lệch,  lời 

không thể tột lý nên trong kinh nói: „Dẫu cho mỗi mỗi thân đủ vô lượng miệng, mỗi mỗi 

miệng thốt ra vô lượng lời. Tài ngôn luận như nàng Thiện thiên nữ (9) nói đến cùng kiếp 

đi nữa, rốt cục cũng không thể hết‟, thật vậy. Nên nói: Miệng muốn bàn thì lời đã mất. 

Lại  nguyên tên kinh  là “Bất  Khả Tư Nghì” (không thể nghĩ  bàn) nên dùng bốn 

chữ này để gồm khen văn trước. Vì cái danh tột bực của lời chí lý vậy. 

Câu rốt sau là kết lại. Nghĩa là: Ý nói cái không thể nghĩ bàn như vậy đó là sẽ chỉ 

cho vật gì? Duy có tự tánh mới xứng đáng thôi. 

Nói  “tánh”  có  hai  phần:  1.-  Gồm  trong  phần  vô  tình,  gọi  là Pháp  tánh  (10).  2.- 

Riêng trong phần hữu tình, gọi là Phật tánh. Nay nói tự tánh, tức là chỉ Phật tánh mà nói 

vậy. “Tánh” mà nói rằng: “Tự”, là pháp bản nhiên như thế vì không do tạo tác mới có; vì 

chính cái của ta sẵn có chớ không phải thuộc về kẻ khác. 

Song tự tánh đây vốn có nhiều tên, cũng tên là “Bổn tâm”, cũng tên là “Bổn giác”, 

cũng  tên  là  “Chơn  trí”,  cũng  tên  là  “Chơn  thức”,  cũng  tên  là  “Chơn  Như”,  nhiều  tên 

không cùng. Tóm lại mà nói đó, tức là một tâm “Linh tri”, “Linh giác” của mỗi người sẵn 

đủ vậy. Nay nói cái mà không nghĩ bàn đây, duy có nhứt tâm mà thôi; chớ không có vật 

chi khác, duy có cái thể không nghĩ bàn đây cùng với nhứt tâm đồng vậy. 

Nếu  căn  cứ  theo  kinh  đây  thì  câu  đầu  tức  là  “Vô  Lượng  Quang”  vì  rỗng  suốt 

không ngăn ngại. Câu thứ hai tức là “Vô Lượng Thọ” vì thường còn không biến đổi. Câu 

thứ ba, câu thứ tư, tức là tâm linh tuyệt đối đãi. Quang và Thọ hòa nhau, vì tất cả công 

đức đều vô lượng. Câu thứ năm là tóm lại để khen. Tức trong kinh đức Phật Thích Ca đã 

nói: “Như ta khen ngợi công đức không thể nghĩ bàn của Phật A Di Ðà”. Câu rốt sâu xa 

về tự tánh. Nghĩa là: Toàn thể của Phật A Di Ðà, tức là tự tánh của mỗi người. 

Lại nữa, câu đầu là nói thể sáng suốt không chỗ nào chẳng chiếu, tức là “Dụng 

Ðại”, câu thứ hai là vắng lặng không đâu chẳng trùm khắp, tức là “Tướng Ðại”. Câu thứ 

ba, thứ tư, là bặt hẳn hai bên vì tuyệt đối, tức là “Thể Ðại”. Câu thứ năm, tóm lại để khen, 

chính chỗ gọi rằng: tức ba, tức một, đều mất, đều còn, lời tả cùng nghĩ không thấu, không 

thể suy xét nói bàn. Câu rốt sau cũng kết về tự tánh vậy. 

Lại câu đầu nói “Chiếu” tức là đức Giải Thoát. Câu thứ hai nói “Tịch” tức là đức 

Bát Nhã. Câu thứ ba, thứ tư nói “Tịch chiếu không hai” tức là đức Pháp Thân. (11) Câu 

thứ năm là tóm khen, câu rốt là kết về lệ như trên nên biết. 

Lại dùng bốn pháp giới để phối hợp đó thì thanh, trược, tới, lui là “Sự pháp giới”; 

linh minh, trạm tịch là “Lý pháp giới”: Linh minh, trạm tịch bất biến (tự tánh không biến 

đổi) mà tùy duyên (của 8 thức); thanh, trược, tới, lui dù tùy duyên (của 8 thức) nhưng bất 

biến (tự tánh không biến đổi) là “Lý sự vô ngại pháp giới”. Bất khả tư nghì là “Sự sự vô 

ngại pháp giới”. (12) Do kinh đây có phần gồm thuộc về Viên giáo vì cũng có ít phần sự 

sự vô ngại vậy. Rốt sau nói “tự  tánh” cũng là gồm kết bốn pháp giới về một “Lý nhứt 

tâm” vậy. 

  

2.- TÁN KINH (phân làm hai phần) 

1.     Tổng tán: Khen chung cả bổn kinh. 

2.     Biệt tán: Khen riêng pháp trì danh. 



TỔNG TÁN 

CHÁNH VĂN: Lóng đục thành trong, trở trái làm mặt, vƣợt khỏi ba kỳ trong 

một niệm; bằng các thánh nơi chút lời, rất mầu thay chỗ diệu dụng… cũng không 

thể nghĩ bàn đặng, duy có kinh A Di Ðà mà đức Phật Thích Ca ngài nói đây thôi.  

          CHÚ GIẢI: Như trên đã nói: “Thể linh minh trạm tịch” vốn không thanh, trược, 

mặt, trái, rốt ráo bình đẳng, duy là “Nhứt tâm”. 

Nay so về môn sanh diệt để nói: Bởi sự nhận thức của mọi người chẳng đúng với 

“Tánh thật biết” vẫn một cái chân như, vì nó không phân biệt nên tâm bất giác khởi ra 

vọng chấp trước; thế rồi bị vô minh che lấp,  bỏ mất cội  gốc là tánh chơn như, trôi lăn 

theo ngọn ngành là tâm sanh diệt; khuấy loạn cái Chơn Thể nên gọi là “Trược”; như lóng 

bùn cát làm cho trong sạch lại thời gọi là “Thanh”, tức là chỉ chuyển cõi Ta Bà ngũ trược 

này trở thành cõi Tịnh Ðộ là nước Thanh Thới vậy. 

Bị vô minh kéo dắt, bỏ tánh giác, theo vọng trần, trái xa chơn thể gọi là “Bối”. Bây 

giờ quày bỏ đường tới, trở lại lui về, thế gọi là “Hướng”. Tức chỉ xây lưng cõi Ta Bà để 

trở mặt về nước Cực Lạc vậy. 

Song đây là chỉ ngay trong một thời kỳ chúng sanh từ khi mê đặng ngộ mà nói thì 

dường  như  có  những  sự  lóng  đục  thành  trong,  trở  trái  làm  mặt,  chớ  kỳ  thật  ở  nơi  “tự 

tánh” thì không đắc, không thất, cũng không thêm không bớt; thế nên khi đục, lúc trong 

mà  tánh  nước  không  đổi  khác;  bỗng  sau  thoạt  trước  mà  người  chẳng  hai  thân.  Nên  có 

câu: “Tu chứng tức chẳng không; nhưng nhiễm ô thời chẳng đặng chứng”. 

Ba kỳ là ba kiếp lớn A Tăng Kỳ; chữ “Tăng Kỳ” sẽ thấy giải ở văn sau. Nói “ba 

kỳ” là: a)- Căn cứ theo lịch sử do Ðức Thích Ca thành đạo thì từ cổ Phật Thích Ca đến 

Ðức Phật Thi Khí, trải qua bảy muôn năm ngàn đức Phật; b)- Từ Ðức Phật Thi Khí đến 

Ðức Phật Nhiên Ðăng, trải qua bảy muôn sáu ngàn vị Phật; c)- Từ Ðức Phật Nhiên Ðăng 

đến Ðức Phật Tỳ Bà Thi, trải qua bảy muôn bảy ngàn Ðức Phật nên nói ba kỳ. Trải đủ 

nhiều kiếp lâu xa càng lâu xa để hành Bồ Tát Ðạo mới siêu sanh tử, mà nay không vượt 

ra ngoài một niệm mau khỏi đường sanh tử. Một niệm là gì? Tức tâm năng niệm của ta 

niệm Phật A Di Ðà đây vậy. 

Chữ “Thánh” là Phật và Bồ tát. Từ địa vị phàm phu trông lên bực Thánh, cách lại 

càng  cách,  thế  mà  nay  không  ngoài  chút  lời  được  tiến  lên  ngay  bực  “Thánh  bất  thối”; 

chút lời là chút lời sở niệm danh hiệu Phật A Di Ðà đây vậy. 

Tột thay!... hai câu là lời khen ngợi. Chữ “Chí” nghĩa là “tột”, ý nói rộng lớn tột 

bực không chi hơn đặng. 

Chữ “Diệu” là nghĩa bốn câu trên chung gọi là “Diệu Nghĩa”. 

Dụng là “Lực Dụng”. Luận rằng tâm nhơ khó sạch, vẩn đục như sông Huỳnh (13), 

vọng  tưởng  khó  thâu,  dong  ruổi  dường  ý  ngựa.  Bởi  trải  nhiều  kiếp  như  hằng  sa  vô  số 

lượng mãi luân hồi không thôi, dầu đọc hết văn trong ba tạng 12 bộ kinh mà đường giác 

càng xa. Nay có thể làm cho đục thành trong, trái nên mặt, một niệm mau siêu, chút lời 

liền chứng, lực dụng nhiệm mầu đến thế, đâu nghĩ bàn được. Dụng từ thể tướng sanh ra, 

nên chỉ nói diệu dụng mà gồm cả. 

Câu rốt sau là kết về tự tánh, ý nói chỗ diệu dụng như thế sẽ sánh với kinh nào? 

Chỉ có kinh A Di Ðà của Phật Thích Ca đây mới đủ dùng để so sánh. 

Hoặc có người hỏi: Không luận kinh Tiểu thừa, chỉ như  các kinh Ðại thừa chất 

nhiều như núi, vì sao riêng khen diệu dụng của kinh này? 

Ðáp: Trong tạng Kinh tuy có đủ nghĩa đây, nhưng chưa có kinh nào rõ ràng và 

giản dị như kinh này, cho nên xứng tánh mà luận, chánh trực mà nói thì đâu chẳng phải là 

Viên Ðốn giáo; (14) nhưng với cái điều “Lóng đục… trở trái…” thì Viên Ðốn kia chưa 

bày tỏ ra cách phương tiện ấy. Còn các pháp môn khác: hoặc có pháp quá rộng hơi khó 

giữ gìn, hoặc quá sâu xa khó dò nổi. Nay chỉ dùng chút lời bằng niệm danh hiệu Phật liền 

chứng nhập nhứt tâm, đã được vãng sanh, tiến ngay đến chỗ thành Phật, thế thì chính nơi 

phương tiện mà thành pháp Viên Ðốn vậy. Thần công, thắng lực ấy không thâu về kinh 

này, chớ về kinh nào? 

Lại  văn  trước  là  “Tánh  đức”,  văn  đây  là  “Tu  đức”,  văn  trước  là  “Tự  tánh”  sẵn 

thanh  tịnh,  văn  đây  là  “Ly  cấu”  mới  được  thanh  tịnh,  nhẫn  đến  tánh  tịnh,  chướng  hết 

v.v… hòa lẫn nhau như một không hai, như trong phần sau sẽ nói. 



BIỆT TÁN (phân ra làm bốn phần) 

1.      Tiên xuất thuyết kinh sở dĩ: Trƣớc chỉ lý do nói kinh.  

2.      Thống luận Tịnh Ðộ công đức: Gồm bàn công đức Tịnh Ðộ.  

3.      Ðặc thị trì danh vi yếu: Chỉ có trì danh là hơn.  

4.      Quảng hiển trì danh sở bị: Rõ nhờ trì danh rất rộng.  

  

TIÊN XUẤT THUYẾT KINH SỞ DĨ 

          CHÁNH VĂN: Thế nên đức Thế Tôn ta trƣớc nói ra ba thừa sau hội về nhứt 

thật, đã đồng phần cho của báu, lại còn đặc biệt ban ơn mầu.  

CHÚ GIẢI: Nương văn trên nói: Kinh này có đủ công đức, không thể nghĩ bàn 

như thế: thành thử Phật nói kinh này là vì có lẽ đó. 

Chữ “Sạ” là Tạm. Nghĩa là: Tạm thời quyền nói, chớ chưa phải nói đến chỗ cứu 

cánh. 

Tam thừa là: thừa vốn không ba, quyền nói có ba là: Thinh Văn, Duyên Giác và 

Bồ Tát. 

Chung là đối với Tạm mà nói. Thật là để đối với quyền mà nói nghĩa là đức Thế 

Tôn ta khi mới thành ngôi Chánh Giác, diễn nói kinh Ðại Hoa Nghiêm, nhưng giáo lớn 

khó thích hạp với căn cơ nhỏ nên Phật tùy căn cơ của chúng sanh, mà Ngài nói pháp tam 

thừa, sau rốt mới hội “Quyền” về “Thật”, đồng ban trao pháp đại thừa, cho nên nói “đồng 

phần cho của báu”. Đây là chỗ đại khái cả 5 thời giáo (15) của Như Lai nói trong một đời 

49 năm. Nhưng trong ấy lại đưa ra một môn niệm Phật: Môn này không luận kẻ đại căn, 

người tiểu cơ, hễ ai niệm Phật là liền được vãng sanh. Cũng không đợi đến lúc căn cơ 

thuần  thục  mới  hội  Quyền  về  Thật,  miễn  được  vãng  sanh  liền  đặng  bực  Bất  Thối.  Dụ 

như: Người được tiến cử vào chức vị mà chẳng cần phải do nơi phẩm trật (thi đậu bằng 

cấp) và kẻ con nhà thừa ấm (16) sẵn bực lớp, nhứt định làm quan. Vì ơn trên ban ra bằng 

một cách phi thường, nên gọi là ơn đặc biệt, cũng như lạ lùng. Lại ân mầu ấy gồm có 2 

nghĩa: 

1.     Pháp niệm Phật là trong ân mầu. 

2.     Pháp trì danh niệm Phật lại là ân mầu trong ân mầu. 



THỐNG LUẬN TỊNH ÐỘ CÔNG ÐỨC 

CHÁNH VĂN: Ðức Thế Tôn chỉ ra 48 lời nguyện và mở dạy 16 pháp quán: 

Nguyện nào cũng quy về pháp phổ độ, Quán nào cũng chú trọng về lý diệu tâm.  

CHÚ  GIẢI: Văn  trên  khen  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  rất  thù  thắng:  văn  đây  đối  với 

pháp môn Tịnh Ðộ, trước nêu các kinh, sau đem so sánh với kinh này thì kinh này lại là 

thù thắng hơn. “48 nguyện và 16 pháp quán đã chép đủ trong hai kinh” là ý nói từ nguyện 

đầu đến nguyện rốt sau, nguyện nào cũng đều tiếp dẫn chúng sanh đồng sanh về cõi Tịnh 

Ðộ. Từ quán đầu cho đến quán cuối cùng, quán nào cũng đều là quán không, quán giả và 

quán  trung  đạo  (17)  để  rõ  tột  lý  nhứt  tâm.  Do  nhứt  tâm  đây  phát  sinh  ra  đại  nguyện, 

nương đại  nguyện mà thành ngôi  chánh  giác, rồi dùng bản nguyện ấy trở lại độ chúng 

sanh để đồng chứng lý nhất tâm. 

Ðối pháp môn Tịnh Ðộ, so sánh cả hai kinh (Ðại Bổn và Quán kinh) ý gồm như 

thế. 



ÐẶC THỊ TRÌ DANH VI YẾU (phân ra làm hai phần) 

1.     Giảo luận yếu ước: So sánh về chỗ cốt yếu. 

2.     Cứu minh lợi ích: Xét rõ điều lợi ích. 



GIẢO LUẬN YẾU ƢỚC 

CHÁNH  VĂN: Lại  dùng  nguyện  môn  rộng  lớn,  quí  nhứt  là  tại  chỗ  biết 

trƣớc; với pháp quán sâu mầu chi bằng giữ lấy chỗ dón: Biết trƣớc là chuyên cầu về 

nƣớc kia. Giữ chỗ dón là duy cần sự trì danh. Vì hễ niệm danh hiệu Phật thì đã gồm 

đủ các đức tốt; còn chuyên trì danh, cũng tóm thâu đƣợc muôn hạnh mầu.  

CHÚ GIẢI: Chính nơi văn trước so sánh kinh Ðại Bổn, Quán kinh mà luận thì 

biết  pháp  trì  danh  rất  là  ngắn  gọn.  Nói  “rộng  lớn”  là  48  lời  nguyện  bao  trùm  cả  kẻ  u, 

người hiển, gồm hết bực thánh, hạng phàm, rộng lớn thênh thang, xa khơi không bờ mé; 

pháp môn man mác như thế, muốn vào quyết có chỗ dò lần, nên chi quí ở chỗ biết trước. 

Trong Truyện nói: “Biết chỗ trước sau thời mới gần đạo vậy”. (18) 

Nói “sâu mầu” là: Vì quán môn chia ra làm 16 pháp, sự tu không phải một; vả lại 

diệu quán rất tinh vi, kẻ sơ tâm khó xét thấu. Nếu cẩn thận ắt đặng lý mầu nên phải giữ 

chỗ yếu trước. Ông Kha Tử đã nói: “Giữ chỗ yếu trước mà làm ra việc to rộng là đạo hay 

vậy”. (19) 

Thế nào là “biết trước”? Do biết sanh về nước kia, gần gũi phụng sự đức Như Lai 

đại nguyện như thế, ngõ hầu khá trông mong, miễn được thấy Phật Di Ðà lo gì chẳng tỏ 

ngộ. Thế nên nói sự cầu nguyện vãng sanh là việc làm cần kíp trước hết. 

Thế nào là giữ chỗ yếu trước? Bởi do pháp quán tuy là 16, nhưng chỉ nói đến một 

chữ Phật là đủ. Phật tuy rất tột, duy nhứt tâm tức là đó (là Phật). Nay nghe tên Phật, nhứt 

tâm chấp trì, chính rằng rất dón dễ không tốn công nhiều, vì muôn pháp chỉ duy tâm, hễ 

tâm đã thanh tịnh thì việc nào lại không xong; vận lòng quán tưởng trong một sát na mà 

nào  y báo, nào chánh báo đều được rõ ràng, hễ móng niệm muốn vãng sanh liền được 

sanh về nước kia. Thế là với pháp quán khó thành, ta chẳng tu tập mà thành. Cho nên 

pháp “trì danh niệm Phật” để làm chỗ giữ tu rất là yếu ước vậy. 

Ngài  Thiên  Như  đã  nói:  “Lòng  Phật  Thích  Ca  quá  thương,  khuyên  chúng  sanh 

niệm ngay danh hiệu Phật A Di Ðà ấy vậy”. 

Nói “niệm danh hiệu” là: Phật có vô lượng phước đức, nay chỉ niệm có bốn chữ 

danh hiệu là A Di Ðà Phật cũng đủ bao trùm hết cả, do vì đức Phật A Di Ðà tức là toàn 

thể của nhứt tâm mà tâm nó gồm cả các đức nào Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, Bổn giác, Thỉ 

giác (20), Chơn Như, Phật Tánh, Bồ Ðề, Niết Bàn, cho đến trăm ngàn vạn tên, đều chỉ 

trong một tên Phật A Di Ðà đây, thâu gồm được tất cả. 

Nói “chuyên trì” là: chúng sanh học Phật cũng có vô lượng pháp tu hành; nay chỉ 

một pháp trì danh đủ dùng gồm ráo. Bởi vì trì danh hiệu Phật, tức là trì lấy nhứt tâm mà 

tâm đây nó gồm hết trăm hạnh như: Tứ Ðế, Lục Ðộ, cho đến tám muôn bốn ngàn số hằng 

sa số vi trần, tất cả hạnh môn, tâm thâu nhiếp được hết, nên gọi là “giữ chỗ yếu ước”. 



CỨU MINH LỢI ÍCH (phân ra làm ba phần) 

1.     Nhơn thành (Thành cái nhơn niệm Phật) 

2.     Quả chứng (Chứng cái quả niệm Phật) 

3.     Tổng kết (Chung kết nhơn quả tốt) 

NHƠN THÀNH 

          CHÁNH VĂN: Tu đến đây muôn niệm lự (vọng niệm) đều thôi. Xét tột, nhơn 

đƣợc vậy là bởi nhứt tâm bất loạn.  

          CHÚ GIẢI: Trước khi chưa tu pháp “niệm Phật” thì trong ý thức niệm nào niệm 

ấy toàn là niệm theo trần lao (tức là niệm chúng sanh), gọi rằng trong một sát na có đến 

chín trăm  cái niệm sanh và diệt; cứ trong mỗi một niệm lại có bốn giai đoạn là: Sanh, 

Trụ, Dị, Diệt. Như  thế phân tích ra từ số, từ mục thì nó nhiều  đến bằng những con số vô 

lượng vô biên. Ví dầu dùng con mắt bằng “thiên nhãn thông” đi nữa cũng không thể dòm 

cho thấu hết số niệm trần lao ấy! Nên gọi là “muôn niệm lự” vậy. Những muôn niệm lự 

đây hễ niệm trước diệt thì niệm sau sanh, thoạt đi thoạt lại, dùng trăm kế trừ đó, nhưng 

rốt cục không thể trừ được. 

Thế mà nay  nhờ  sức trì  danh, chánh niệm  vừa dấy lên thì tạp tưởng tự nhiên trừ 

hết. Dụ như sư tử ra khỏi hang, trăm loài đều ẩn nép. Ánh mặt  trời chiếu sương, ngàn 

rừng mất tuyết trắng, gọi là muôn vọng niệm đều thôi. 

Thế  nên  ngài  Vĩnh  Minh  nói:  “Có  người  tu  pháp  quán  sổ  tức  (21)  vọng  tưởng 

không thôi; tu pháp niệm danh hiệu Phật liền được tiêu vọng tưởng”. Nghiệm xét cả hai 

thì nhờ pháp niệm Phật đây mà niệm tư lự thôi dứt lại càng thôi dứt, cùng nguồn tột gốc; 

nên nói rằng “xét tột”. Ðến chừng được “nhứt tâm bất loạn” tức là thành tựu cái nhơn tu 

pháp “niệm Phật tam muội”. 



QUẢ CHỨNG 

          CHÁNH VĂN: Mới biết chƣa bƣớc lìa ngạch cửa mà ao báu hoa nở bốn màu, 

chẳng ra khỏi ngõ sân mà đất vàng cây ngọc quanh bảy lớp, chỗ đức Di Ðà thuyết 

pháp giờ hoa sen nở hóa sanh, chim quý với chim thƣờng rập tiếng, nhà tranh cùng 

nhà ngọc chung màu.  

           CHÚ  GIẢI: Bất  luận  ở  đâu,  người  tu  pháp  niệm  Phật  mà  đã  được  nhứt  tâm  bất 

loạn mới biết từ bảo thọ, liên hoa, cho đến cả y báo, mỗi mỗi món trang nghiêm kỳ diệu 

đều không phải là cảnh ngoài tâm, tức là “tâm tịnh, độ tịnh”, thế hà tất phải đợi tai nghe 

lời vàng mới là Phật Di Ðà thuyết pháp? Cõi Ta Bà ấn hoại mới gọi là Tịnh Ðộ văn thành 

hay sao? Thế thì chim quí, chim thường, nhà ngọc, nhà tranh (22) có gì hơn, có gì kém, 

có chi tịnh, có chi uế? Nên nói: Cảnh Tây phương tịnh độ ở ngay trước mắt là thế. 



TỔNG KẾT 

          CHÁNH VĂN: Số là, với cái niệm mà không là chơn niệm; với việc sanh mà 

hiểu vào vô sanh. Bởi niệm danh hiệu Phật tức là niệm tâm ta, còn sanh nƣớc kia 

không lìa sanh cõi đây. Vì rằng tâm, Phật và chúng sanh tuy ba mà vẫn đồng một 

thể; giữa dòng và hai bên đều không nhứt định ở một chỗ nào nên gọi: tự tánh giác 

là Phật Di Ðà, duy tâm tịnh là cõi tịnh độ.  

          CHÚ GIẢI: Tiếp văn trên nói: Cái lẽ mà được nhơn tốt quả mầu như thế là phần 

chính do tu pháp trì danh niệm Phật đến chỗ nhứt tâm, niệm tột thành không niệm, niệm 

mà không niệm mới là chơn niệm. Lại cái thể niệm vốn không, niệm thật không niệm, gọi 

là chơn niệm vậy. 

Câu  “sanh  vô  sanh”  là:  Vì  rõ  thể  sanh  không  có  thì  sanh  mà  không  sanh,  không 

sanh mà sanh, thế gọi là dùng tâm niệm Phật chứng nhập bực nhẫn vô sanh (23), nhưng 

trong bài “Giáo Khởi” văn sau có nói rành. Nên biết trọn ngày niệm Phật chính là trọn 

ngày niệm tâm, rõ ràng vãng sanh, nhưng lặng trang không có gì lai vãng. 

Câu “Tâm, Phật và chúng sanh” đó, kinh nói: “Tâm và Phật cùng chúng sanh, cả ba 

không sai khác”. Bởi vì  tâm niệm Phật tức là Phật A Di Ðà, Phật A Di Ðà tức là tánh 

Phật của chúng sanh, vì đồng một bản thể Biến Chánh Giác nên chi chúng sanh trong tâm 

của  chư  Phật  trở  lại  niệm  lấy  chư  Phật  trong  tâm  của  chúng  sanh.  Nếu  “mê”  phải  cầu 

“Giác” mà giác thì vẫn đồng nhau, nên nói đồng một thể. 

Câu: “Giữa dòng và hai bên” là cõi Ta bà dụ ở bên này, cõi Cực Lạc dụ ở bên kia. 

Ban đầu nhàm khổ ưa vui; rồi đến cái chấp phân biệt khổ vui đều mất, sau rốt cũng không 

trụ nơi phi khổ, phi vui, thế là hai bên đã không chấp trước, chặng giữa lại cũng không để 

lòng. Tự tánh sẵn có đức Phật A Di Ðà, duy tâm sẵn có cõi Tịnh độ, ý cũng như đây. Thế 

thời  pháp  Thiền  và  pháp  Tịnh  Ðộ,  cả  hai  tuy  khác  lối  tu,  nhưng  đồng  về  một  chỗ  là 

“tánh” vì không lìa tự tâm, mà tự tâm tức là Phật, tức là Thiền. 

Vậy ai kia chấp Thiền chê Tịnh Ðộ, chính là tự chê bổn tâm của mình, cũng là chê 

Phật và chê pháp Thiền của mình đương tu nữa mà họ cũng chẳng biết, tự nghĩ xét đó 

thôi! 



QUẢNG HIỂN TRÌ DANH SỞ BỊ 



CHÁNH VĂN: “Lý nhứt tâm” đây, dù nó trọn phần về bực thƣợng trí, nhƣng 

nó cũng thông cả “sự, tƣớng” phần nào. Vì chiều theo cho hiệp với kẻ độn căn (căn 

cơ chậm lụt cũng nhƣ tối dạ).  

CHÚ  GIẢI: Với  “Lý  nhứt  tâm,  Sự  nhứt  tâm”  sẽ  thấy  rõ  ở  văn  sau.  Nay  nói  “tự 

tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ” chính là chỉ ngay về “Lý nhứt tâm bất loạn” trong kinh 

này  nói  thôi.  Bực  thượng  trí  có  thể  vâng  tu,  kẻ  độn  căn  chưa  kham  lãnh  nổi.  Nên  nói 

“nhứt tâm” đây, không những chuyên chú về Lý mà cũng thông đồng đến Sự nữa vì với 

“Sự nhứt tâm” ai cũng làm được, chính như: Kẻ ngu phu, ngu phụ (24) dù là bất tiếu, chớ 

cũng  có  thể  tham  dự  biết  được,  làm  được.  Vì  pháp  trì  danh  niệm  Phật  này  ví  như  trời 

khắp che, đất khắp chở, trong bầu đại tạo (vũ trụ) không bỏ một vật nào. 



3.- CẢM THỜI 

1.      Tổng thán (Than chung chấp đây bỏ kia) 

2.      Biệt thán (Than riêng chấp lý hay chấp sự) 

3.      Kiết thán (Kết lời than phiền) 

  

TỔNG THÁN 

          CHÁNH VĂN: Ngặt vì bọn bảo thủ thói ngu, chấp lấy Sự mà không chịu nghe 

Lý, còn hạng tà trí tiểu huệ chấp Lý mà bỏ Sự. Chấp Sự mê Lý nhƣ trẻ nhỏ đọc sách 

của cổ thánh; chấp Lý bỏ Sự nhƣ học trò nghèo lƣợm đặng bằng khoán của bác nhà 

giàu.  

           CHÚ  GIẢI: Văn  trên  nói:  Phật  vì  lòng  thương  độ  cả  kẻ  trí  người  ngu.  Văn  đây 

nói: Chúng sanh không noi theo ý Phật thì dù có khéo dạy mà nó cũng không khéo học, 

nên đáng thương thay! 

“Thủ ngu” là: Ðã ngu mê mà lại đành giữ chặt sự ngu, không chịu cải đổi. “Tiểu 

huệ” là có hơi thông được chút đỉnh, chứ chưa phải là thông. Bởi vì Sự là nương nơi Lý 

để phát sanh; Lý mà đặng nơi Sự mới rõ rệt; có Sự có Lý để giúp lẫn nhau không nên 

riêng bỏ một bên nào, còn chấp đây, chấp kia cũng đồng là một hạng ngu tệ!! 

“Trẻ nhỏ” là: Dụ kẻ hoàn toàn ngu mê, vì còn trẻ con chưa mở trí, chỉ biết đọc chữ 

chứ không hiểu nghĩa. Chính như bảo trọn ngày niệm Phật mà chả biết ông Phật mình 

niệm đó là gì? 

“Trò nghèo” là: Dụ kẻ mới biết đọc hiểu chút đỉnh. Xưa có người nghèo đi đường 

lượm được cái bằng khoán. Thấy trong ấy biên nào là: ruộng, vườn, nhà, cửa, vàng, lụa, 

gạo, lúa, món món số mục; vui mừng quá đỗi tự hào rằng mình giàu to. Ðâu biết rằng chỉ 

đếm số mục vật báu của người khác trên mặt giấy tờ mà thôi, chớ với mình có ăn thua gì. 

Chính như đấy bảo: Mặc dù nói khoác rằng biết tức Phật, tức Tâm, nhưng rõ ràng Tâm 

mình  chưa  phải  là  Phật.  Thế  nên,  so  về  Lý  thì  không  thể  niệm,  so  về  Sự  thì  trong  cái 

không thể niệm, chúng ta vẫn niệm mãi. Do vì niệm tức không niệm. Lý, Sự đều tu, ngay 

nơi bổn trí (trí mình) mà cầu Phật trí (25). Ừ! được như vậy rồi mới gọi là bậc đại trí chớ! 



BIỆT THÁN 

          CHÁNH VĂN: Song, dầu tu niệm Phật bằng cách sự tƣớng mà niệm đƣợc nối 

luôn luôn, cũng không mất công vào bực thánh. Còn tu chỉ bằng cách chấp Lý mà 

tâm chƣa đƣợc thật sáng suốt, trở lại chịu cái hại lạc về ngoan không.  

          CHÚ GIẢI: Văn trên nêu cả hai bệnh: Chấp Lý bỏ Sự, chấp Sự bỏ Lý. Văn đây 

đối với hai bệnh riêng chỉ lỗi kia. Nghĩa là: Chấp Sự mà tín tâm không thiết, vốn không 

đủ  luận.  Giả  sử  tu  niệm  Phật  bằng  cách  chuyên  trì  danh  hiệu,  mỗi  niệm  mỗi  niệm  nối 

nhau, không có gián đoạn, dầu chưa hiểu đế lý của nhứt tâm chứ cũng đã được thành tựu 

tịnh thân, đã được tịnh thân thì chắc được vãng sanh vậy, dù là phẩm vị thấp. Chính như 

nói: Người học trò thi đậu bằng cách nêu tên ở chỗ chót bảng, dù là hạng bét nhưng cũng 

không đáng hổ, chỉ sợ trên bảng không có tên mình mới thẹn thôi! Thì ai lại nỡ nào chấp 

lấy cái thủ ngu đó để chịu thiệt thòi nơi mình ấy ư! 

Chí như chấp Lý mà tâm được sáng suốt cũng không cần luận; ví dẫu chỉ cấp tiến 

bằng thói cuồng huệ (26), đắm dính vật ngoan không (27) với tâm mình mà mình chưa tỏ 

ngộ, lại vội khinh thường niệm Phật, coi rẻ sự vãng sanh phải bị hại chẳng nhỏ. Chính 

chỗ rằng:  Cho là chẳng  có chi  hết  như cái  cõi  không trống rỗng kia, rồi bác đi,  cho là 

không có cái lý nhơn quả chi thì nó tự chuốc lấy những họa ương rất lớn và nhiều lắm! 

Như trời cao lồng lộng, rừng cỏ rậm rì rì!! (28) 

Hoặc có người hỏi: Vì sao không trách tội kẻ độn căn (tối dốt), trái lại cứ dằn ép kẻ 

lợi căn (sáng lanh)? 

Ðáp: Vì người lợi căn hay ỷ tài cao cả, lên chân múa mỏ thường tự hào có tài trí 

giỏi  hơn  kẻ  độn  căn.  Sở  dĩ  nay  lập  ra  lời  chỉ  trích  là  muốn  cho  họ  biết rằng:  “Vẽ  cọp 

không thành, trở lại thua một thẻ” (29). Mong họ biết lỗi hồi tâm niệm Phật, chớ nào phải 

dằn ép chi đâu mà thiệt ra là thương tiếc lắm mới nói! 



KẾT THÁN 

          CHÁNH  VĂN: Ðến nỗi để đức Phật nhƣ duỗi tay luống cần, dƣờng nhƣ mẹ 

dựa cửa ngóng trông. Ðối trên, nỡ dửng dƣng lời Phật dạy; đối dƣới, đành phụ tánh 

linh của mình, từ đời này cho đến nhiều đời, một bƣớc sai trăm bƣớc vẫn sai, (30) 

đành lòng lục đục giữa khổ thú, bó tay lần hồi đến tử môn, không ai cứu vớt, không 

chỗ nƣơng về, thật đáng thƣơng và đáng tiếc.  

          CHÚ GIẢI: “Duỗi tay” là thuở xưa Mạnh Tử nói: “Chị dâu bị đắm nước, em trai 

chồng nắm lấy tay chị để vớt lên” (31). “Dựa cửa” là: Mẹ của ông Vương Tôn Cổ bảo 

ông rằng: “Con mai ra đi mà chiều chưa về, thời má đã đứng tựa nơi cửa này để ngóng 

trông” (32). 

Nay  nói  chúng  sanh  chìm  đắm  dưới  bể  khổ,  Phật  ra  đời  tế  độ  như  duỗi  cánh  tay 

xuống vực sâu để cứu vớt. Thế mà chúng sanh bỏ tánh chơn giác, theo vọng trần, Phật 

thương  tưởng  như  mẹ  tựa  cửa  trông  con.  Tuy  cứu  vớt  rất  cần,  nhớ  thương  quá  thiết, 

nhưng mà chúng sanh kẻ thì đắm đuối mãi chẳng ngóc đầu, người thì xa xăm luôn không 

lui gót, thật là phụ bạc lời giáo huấn của đức Từ Tôn. 

“Dưới đành thua thiệt tánh linh của mình” là: Hễ có tâm, quyết sẽ thành Phật; nên 

chi Phật dạy cái phép “niệm danh Phật” là muốn cho mỗi người niệm lấy tự tâm của mình 

để thành lấy quả Phật nơi tự tánh mình. Thế mà chúng làm ngơ bỏ lửng không tin thì đâu 

chẳng phải là để cho tánh linh mình bị thua thiệt ư! 

“Ðời nay và nhiều đời” là: Ðời đời đọa lạc không cùng. “Một bước sai, trăm bước 

cũng sai” là: Ðời nay bước trái bỏ qua thì sau này nhiều kiếp khó gặp. 

“Vào khổ thú” là: Tỷ như bầy dòi của ruồi xanh, chịu khốn khổ lúc nhúc ăn đồ dơ 

trong cầu xí (Dụ: Chúng sanh đắm mê ngũ dục, không cầu xuất ly ngoài tam giới.) 

“Ðến chốn tử môn” là: Dụ loài trâu, dê bị lùa đến chỗ làm thịt, không ai cứu vớt, 

không chỗ nương về, đâu chẳng thương ư!!? 



4.- THUẬT Ý (phân ra làm ba phần) 

1.      Quí kỷ bất đức (thẹn mình chẳng có đức tài gì) 

2.      Minh kỷ sở thƣợng (tỏ chỗ mình quí chuộng) 

3.      Nguyên kỷ thích kinh (xét chỗ mình giải kinh này) 

  

QUÍ KỶ BẤT ÐỨC 

          CHÁNH VĂN: Chu Hoằng này đã là kẻ hạ phàm, lại nhằm đời mạt pháp, chỗ 

xuất thân hẹp hòi hẻo lánh, bề học thức cạn cợt muộn màng, chẳng thông lý nhiệm, 

vốn hổ lời xuông, bánh vẽ ích chi cho bụng kẻ đói, đá yên thạch khó dối mắt ngƣời 

cổ hồ (ngƣời thạo nghề buôn).  

          CHÚ GIẢI: Văn trước nói niệm Phật được lợi ích như thế, không niệm Phật mắc 

hại như thế, nên thuật lại ý mình chỉ trọng pháp niệm Phật. Văn đây, trước lấy độn căn để 

tự xét cũng như tự phê bình. “Mạt pháp” là pháp rốt, một thời sau hai thời chánh pháp và 

tượng pháp (33) là than mình sanh nhằm thời kỳ không có Phật. “Hạ phàm” là báo thân 

không tốt. 

“Hẹp hòi” là chỗ thấy không rộng. “Học muộn” là: Trí hiểu không được sâu. Với 

sự còn chưa hiểu, huống nữa biết lý? Nghĩa là: Lời nói không đủ để làm cho người tin 

vậy. 

“Vốn hổ” là: Vì tự biết mình thấp cạn, hổ thẹn với lời nói suông, nghĩa là: hổ lời 

nói đi quá việc làm (34). 

“Bánh vẽ”: Dễ hiểu, dụ như lời nói suông. 

“Ðá yên”: Là thứ đá giống như ngọc, mà không phải ngọc. 

“Cổ hồ” là: Người buôn bán bên nước Tây Vức, khéo biết rành các thứ ngọc báu. 

Thưở xưa có người lượm được viên yên thạch, tự cho là ngọc Du Cẩn, rồi làm bộ kiêu 

dóc để dối loè mắt người, mong đặng giá cao. Hôm nọ đem tán tỉnh (khoe) với người Cổ 

Hồ. Hồ nói: Ðây chỉ là đá chớ không phải ngọc đâu anh ạ! Người kia lấy làm xẻn lẻn rút 

lui. Dụ như đối với đạo chỗ thấy còn hẹp hòi, mơ hồ không thật, chỉ làm trò cười trước 

mắt tinh đời của người thiện tri thức (35). 



MINH KỶ SỞ THƢỢNG 

          CHÁNH VĂN: Kính vƣng theo lời tiên sắc của Phật, dốc lòng phụng sự kinh 

này, trông về nƣớc Cực Lạc là quê hƣơng, ngửa mến đức Từ Tôn nhƣ cha mẹ.  

          CHÚ GIẢI: Ðã tự xét  mình độn căn thì với  sự làm ắt  noi  theo bực cổ đức. Chữ 

“Chi” là Kỉnh. Tiếng ngọc của vua trong đời, lời vàng của Phật ra khỏi đời đều gọi là chữ 

“Sắc”. Dốc lòng phụng sự là phụng sự triệt để. Nước Cực Lạc mà nói là quê hương: Vì 

cõi Tịnh Ðộ vắng lặng, chính là chỗ của mỗi người để an thân lập mạng. Mà lại bỏ lìa 

quê cũ, trôi dạt xứ người, như kẻ du tử lạc loài, duy có một niệm lo trở về với quê cha đất 

tổ mà thôi. 

Ðức Từ Tôn mà nói là hỗ thị (nhờ cậy) hay cha mẹ: Vì cha là chỗ nhờ của ta, mẹ là 

chỗ cậy của ta (36), Phật dùng lòng đại từ, đại bi tiếp dẫn chúng sanh, mang ta bằng thai 

thánh, nuôi ta bằng sữa pháp. Ngay nơi trong tâm ngoài thân của chúng ta nay đây, đâu 

chẳng nhờ ơn lực ấy mà đặng thành lập nên người. Ðức cù lao trời cao chẳng tột (37), thế 

mà ta lại nỡ bỏ gốc sanh thành, như con minh linh dưỡng tử đi theo họ khác (38). 

Vậy  chỉ  phải  thật  lòng  cảm  mộ  trọn  đời  (39),  hầu  hạ  đôi  bên  (40),  sớm  thăm  tối 

viếng, không nên trái lời (41). 



NGUYÊN KỶ THÍCH KINH 

          CHÁNH  VĂN: Vì ôm lòng kiêm lợi, đạo quí chỗ hoằng thông. Tiếc thay  các 

bộ sớ thích của Tổ xƣa, ngày nay ít thấy bổn nào còn trọn đủ! Duy có vài tập chú 

giải còn ấn hành nơi đời, lời tuy thiết mà nghĩa quá hẹp, lý hơi bày nhƣng không 

đƣợc rõ. Luận không tột đến chỗ hoằng công, đâu có thể phát khởi tín tâm cho quần 

chúng?  

          Vì thế, tôi vội quên chỗ tri kiến hẹp hòi, hết lòng suy nghĩ, gồm thâu bộ loại 

năm kinh; căn  cứ ngay nơi  một hạnh Văn  Thù hội  về ý  chỉ  mầu nhiệm. Có phần 

thuộc về kinh Tạp Hoa; sâu suốt các pháp môn, thời rộng gồm cả các bộ; không một 

bộ nào mà chẳng tiêu dung về tự tánh. Nhƣng có nguyện nào cũng hồi hƣớng về quả 

Bồ Ðề. Con nay tỏ chút lòng thành, cúi mong chƣ Phật gia hộ.  

          CHÚ GIẢI: Chưa chi làm lợi cho mình mà có thể lợi cho người trước hơn là Bồ 

Tát phát tâm, hành đạo, nên chẳng nỡ chỉ lo được yên lành riêng cho một mình là vì lòng 

mẫn ôm canh cánh lấy cái nghĩa vụ kiêm lợi; mà với cái bổn phận làm việc kiêm lợi đó, 

tưởng không chi hơn là làm việc hoằng pháp trước nhứt. Nhưng lời chú sớ của kinh này, 

nay phần nhiều đã lạc mất, xét về trước không còn manh mối! Tuy chỉ còn một hai bổn 

lưu hành ở đời, nhưng chỉ lược chỗ đại khái, chớ chưa lột hết được ý nghĩa nhiệm mầu. 

“Hoằng công” là công đức không thể nghĩ bàn. Vì người mà không biết kinh đây 

có đủ công đức rộng lớn như thế nên nghi mà không tin; dầu tin cũng không chơn thật. 

Thế nên bất đắc dĩ, tôi mới làm lời sớ sao này. 

“Chỗ tri kiến hẹp hòi” là: Chỗ thấy ngoài da Phật Pháp, nói da thứa ở ngoài là chỗ 

hiểu vào chẳng sâu, dụ như chỗ thấy cạn cợt vậy. Chỗ thấy biết quá nông cạn; đâu dễ gì 

so lường nghĩa lý sâu mầu của Phật; nhưng vì tâm cứu đời nó quá ư ân cần, bắt hối thúc 

nên vội quên mình quê hèn dốt nát. 

“Lòng suy nghĩ”: Tâm là chủ của sự suy nghĩ (42). Vua Nghiêu, vua Thuấn là bực 

Thánh còn hết lòng suy nghĩ với việc làm, chúng ta là người bực nào khá dễ thường mà 

đặng? 

Bộ loại:  Những bộ chuyên nói  về Cực  Lạc như kinh  “Ðại  Bổn” v.v… năm  kinh. 

Văn Thù là kinh “Văn Thù Bát Nhã” chuyên nói về pháp xưng danh hiệu “Nhứt hạnh tam 

muội”. 

Kinh Tạp Hoa (43) là do kinh Hoa Nghiêm lấy tánh hải làm tông, rõ ràng không 

phải giáo pháp quyền thiển vậy. Các bộ là dẫn các kinh, luận để chứng cứ, là để tỏ rằng 

không phải lời ức kiến (44), rõ như trong hai môn “Nghĩa Lý” và “Bộ Loại” đến trong 

văn kinh sau có biện. 

“Tiêu dung về tự tánh” là: Nói không chuyên về “Sự tướng” vì xét tột chỗ về đến 

nơi đến chốn thì thảy đều tiêu hóa, dung hội về nơi bản tánh của mình. Bởi vì cả thế gian 

và xuất thế gian, không một pháp nào lọt ra ngoài tự tâm đặng; y báo, chánh báo (45) nơi 

cõi Tịnh Ðộ mỗi mỗi cũng đều là bản giác diệu minh. 

Vì  như  các  chiếc  bình,  xuyến,  kiềng,  vòng,  hình  thức  của  mỗi  món  đồ  tuy  khác, 

nhưng cũng chỉ một chất vàng làm ra. Nước nơi khe, ngòi, sông, suối tuy là mỗi chỗ dù 

riêng, chứ dòng nào cũng chảy về một biển. Chính nghĩa là: không vật nào chẳng từ pháp 

giới này lưu xuất, và không vật nào chẳng trở về nơi pháp giới này. 

“Hồi hướng Bồ Ðề” là: Phàm chỗ tu niệm hành đạo đều nguyện để vãng sanh, gọi 

là “hồi hướng”. Nhưng hướng không phải hướng về đâu khác hơn là chỉ hồi hướng về 

Tịnh Ðộ, hồi hướng về Tịnh Ðộ tức là hồi hướng về tự tánh của mình. 

Hai câu rốt sau là nối văn trước, khởi văn sau: Trước khi muốn làm việc lành, ắt 

cầu chư Phật gia hộ. Bồ Tát còn thế, huống là kẻ phàm phu ?! 

Tinh nghĩa là không hai; Thành là không dối. Cổ đức có nói: “Lòng tinh thành rất 

tột, sẽ được quỷ thần dẫn giúp” (46) huống chi ngôi Tam Bảo đại từ thương xót chúng 

sanh cũng như con đỏ, hễ việc làm có lợi ích cho chúng sanh, lòng tinh thành cầu Phật, 

Phật đâu không gia bị! 



THỈNH GIA 

           CHÁNH  VĂN:  Kính  lạy  đức  Giáo  Chủ  thuyết  pháp  cõi  Ta  Bà,  đức  Ðại  Từ 

Tôn tiếp dẫn cõi  Tây phƣơng và kinh “Bất Khả Tƣ Nghì  Phật Hộ”, Xá Lợi  Phất, 

Văn Thù cùng các vị Thánh trong hai cõi, sáu phƣơng khắp cõi Phật số vi trần, quá 

khứ hiện tại và vị lai, các ngôi Tam Bảo vô số tận đều chứng biết. Cúi xin rủ lòng từ 

bi nhiếp thọ lời cầu của con. Con nay dối đem kiến thức cõi uế độ để so lƣờng tâm 

thanh tịnh của Phật Nhƣ Lai. Ngƣỡng vâng sức đại oai thần của ngôi Tam Bảo gia 

hộ cho kẻ phàm phu đƣợc thành thánh trí: khiến mỗi lời của con đều hợp với thánh 

ý của Phật, đặng lƣu thông xa gần, lợi ích cho loài hàm linh, kẻ thấy, ngƣời nghe tùy 

hỷ, đều đƣợc vãng sanh, đồng chứng lên quả “Tịnh Quang Vô Thƣợng Giác”.  

           CHÚ  GIẢI: Tiếng  “Qui  Mạng”  lệ  thường  như  tiếng  ba  la  mật,  là  cách  nói  đảo 

ngược. Chữ “Qui” có hai nghĩa: 

1.     Nghĩa “qui đầu”,  ý nói người đời chỉ  có thân mạng là vật  rất trọng hơn 

hết, nay đem cả thân mạng để kính lạy, là một lòng thành kính không hai 

tâm vậy. 

2.     Nghĩa “qui nguyên”: Ý rằng đem thân và mạng về lạy cầu tức thâu nhiếp 

cả sáu căn (47) về nơi nhứt tâm. 

Ðức Thích Ca là giáo chủ cõi Ta Bà, đức A Di Ðà là giáo chủ cõi Tây phương, vì 

do thủ xướng pháp niệm Phật nên lạy đức Thích Ca trước hết. Kẻ làm tôi con mà được 

phong chức hầu, còn không quên nơi gốc (48). Phàm phu muốn vào bực Thánh há đặng 

phụ ơn Phật hay sao? Thuở xưa có người sắp qua đời đốt nén hương, trước cúng dường 

đức Thích Ca chính là ý đây vậy. 

“Giáo chủ thuyết pháp” là: Vì với việc thuyết pháp độ sanh, trong một cõi không 

thể có hai đức Phật nên gọi là giáo chủ. Nghĩa là: làm chủ một giáo pháp. 

Tiếp  dẫn  là  vì  chúng  sanh  nhớ  niệm Phật,  được  Phật  duỗi  tay  tiếp  dẫn,  dụ  như 

người đi đường, gặp người yếu đuối thì dìu đỡ, người quên đường thì chỉ dẫn. Lại có hai 

nghĩa: Một là tiếp dẫn lúc sống thì giúp đỡ cho đạo tâm yên tịnh. Hai là tiếp dẫn lúc chết 

thì dẫn dắt thần hồn vãng sanh. 

Ðại Từ Tôn: Như mẹ nhớ con gọi là “Từ”. Lòng từ không chi hơn gọi là “Ðại”. 

Chữ “Tôn” nghĩa như chữ chủ vậy. Lẫn nhau để nói cũng có thể gọi đức Thích Ca là Từ 

Tôn cõi này, đức Di Ðà là giáo chủ cõi kia. Gồm hai đức Như Lai đó gọi là ngôi “Phật 

Bảo”.  Kinh  này  nguyên  tên  là  “Bất  Khả  Tư  Nghì  Phật  Hộ  Niệm”  là  ngôi  “Pháp  bảo”. 

Chúng  nghe  kinh  này  như  Ngài  Văn  Thù,  Ngài  Xá  Lợi  Phất  v.v…  gọi  là  ngôi  “Tăng 

bảo”. 

Nói chữ “Bảo” là lược có sáu nghĩa. 1.- Hiếm có 2.- Lìa dơ 3.- Sức quí 4.- Rỡ đẹp 

5.- Rất tốt 6.- Chẳng đổi. Trong bộ “Yếu Tập” có nói đủ nghĩa này. 

Suy xét cho cùng tột hai cõi: Ta Bà và Cực Lạc, bốn góc trên dưới mười phương, 

nhẫn đến cõi Phật nhiều như số vi trần khắp tất cả xứ; quá khứ, hiện tại, vị lai và khắp tất 

cả  thời.  Trong  đó  có  ngôi  Tam  Bảo  ngang  trùm  mười  phương  dọc  suốt  ba  giới,  cũng 

nhiều đến số vô cùng tận. 

Lại Tam Bảo cũng chia có sự, có lý, có khác, có đồng như văn sau giải rõ. Nay 

văn đây nói trong ngoài, mình và người đều nương về ngôi ấy. Bực cổ đức nói: “Sau khi 

Phật diệt độ phàm các hàng đệ tử có tác thuật kinh luận chi, sách vở gì, đều phải trước 

kính lễ ngôi Tam Bảo”. 

Bởi vì cảnh thánh cao mầu, lời Phật kín nhiệm, mà muốn dùng trí mọn của phàm 

phu để tự tiện so bàn, khác nào lấy ngao lường biển, nương ống dòm trời (49), luống tự 

nhọc nhằn, phần được không mấy. Thế nên cần phải kính ngôi Tam Bảo, thầm mong gia 

hộ. 

Oai thần đó, như kinh nói: “Phật lực không thể nghĩ bàn, Pháp lực không thể nghĩ 

bàn, hiền thánh lực không thể nghĩ bàn”. Thế nên, nương thần lực của Tam Bảo có thể 

khiến tâm ngu bỗng thành thánh trí. Miệng phàm thuật lại thầm hiệp được tâm Phật vậy. 

Xa gần là gồm cả “Xứ” và “Thời”. Xứ là: Từ một góc cho đến cùng khắp mười 

phương. Thời là: Từ một sát na cho đến tột đời vị lai, đều gọi là từ gần đến xa. 

Hàm linh, gọi tất cả loài hữu tình vì lựa không phải loài vô tình như cây đá. 

“Thấy nghe tùy hỷ” là: Hễ đối kinh đây mà được mắt thấy, hoặc tai nghe cho đến 

tạm thời tùy thuận, sanh tâm hoan hỷ là đã trồng căn lành, sẽ đồng được vãng sanh về 

nước kia vậy. 

Tịch Quang là cõi chơn Tịnh Ðộ của Như Lai. Người mà được sanh về nước kia 

rồi, thấy Phật nghe pháp, giác ngộ được pháp “Vô Sanh Nhẫn”, nhận đặng bản tâm của 

mình;  vì  thể  và  dụng  của  bản  tâm  ấy  Tịch  Chiếu  không  hai  nên  gọi  là  “Thường  Tịch 

Quang”. 

Quả “Vô Thượng Giác” là Phật chứng quả “viên mãn đại  giác” vượt khỏi hàng 

nhị thừa và các vị  Bồ tát. Trên quả đây lại không quả nào cao hơn nữa nên gọi là “vô 

thượng  quả”,  tức  là  chứng  “Nhứt  Thế  Chủng  Trí”  (50)  của  Phật.  Nên  trong  kinh  nói: 

“Ðều đặng bất thối chuyển nơi quả a nậu đa la tam miệu tam Bồ Ðề”. Thế đủ biết rằng: 

Miễn đặng vãng sanh thời quyết định thành Phật. Cho nên nói đồng chứng lên quả “Tịch 

Quang Vô Thượng”, cầu xin chư Phật gia bị ý gồm như thế. 

Từ trước đến đây là lời “Thông tự đại ý” của một bộ kinh đã xong. 

---o0o--- 

 Quyển 1 B 

B.- KHAI CHƢƠNG THÍCH VĂN 

(phân ra làm hai) 

1.     Lƣợc Tiêu. Dón nêu 10 nguyên tắc.  

2.     Tƣờng thích. Giải rõ mƣời môn ấy.  



1.- LƢỢC TIÊU 

Sắp giải kinh này chung nêu mười môn: 

1.     Giáo khởi sở nhơn: Cái nhơn vì giảng giáo. 

2.     Tạng giáo đẳng nhiếp: Gồm thâu tạng, giáo, phần. 

3.     Nghĩa lý thâm quảng: Nghĩa lý rất rộng sâu. 

4.     Sở bị giai phẩm: Thích hợp các giai phẩm. 

5.     Năng thuyên thể tánh: Chuyên bàn về thể tánh. 

6.     Tôn thú chỉ qui: Chỉ rõ về tôn thú. 

7.     Bộ loại sai biệt: Bộ loại sai khác nhau. 

8.     Dịch thích tụng trì: Người dịch, giải, tụng, trì. 

9.     Tổng thích danh đề: Chung giải tên kinh này. 

10. Biệt giải văn nghĩa: Giải riêng nghĩa từ văn. 



CHÚ GIẢI: Với sự giải kinh này so theo  ý lời Sớ Kinh Hoa Nghiêm lược làm 

mười môn: Tám môn trước thuộc về nghĩa môn, hai môn sau là chánh thích về kinh văn. 

Lại nữa với việc chia 10 môn để giải đây đại đồng tiểu dị với “ngũ trùng huyền 

nghĩa” (51) của ngài Thiên Thai vì là chia ra thành 10 môn, thâu lại còn 5 môn, nên có 

chỗ nhiều và ít vậy thôi. 



2.- TƢỜNG THÍCH 

(Giải thích rõ 10 môn trên) 

Trước từ Giáo khởi sở nhơn đến 10 là Biệt giải văn nghĩa. 



GIÁO KHỞI SỞ NHƠN (phân ra làm hai phần) 

1.     Tổng: Giải rõ phần chung. 

2.     Biệt: Giải rõ phần riêng. 



1. TỔNG 

CHÁNH  VĂN: Trƣớc  nói  rõ phần Tổng là  chỉ  vì  nhơn duyên của một việc 

lớn mà đức Nhƣ Lai Ngài phải xuất hiện ra thế giới này. Giáo pháp của Ngài thuyết 

ra trong một đời, tóm chỗ đại ý: chỉ vì muốn khai thị cái tri kiến của Phật cho chúng 

sanh ngộ nhập. Nay kinh này cố ý chỉ ngay cho chúng sanh: dùng tâm niệm Phật để 

vào chỗ tri kiến của Phật.  

CHÚ GIẢI: “Ðại  sự nhân duyên” (52) là dẫn câu văn trong kinh  “Pháp Hoa”. 

Kinh kia nói lý do đức Như Lai ra đời, bổn ý Ngài muốn độ tất cả chúng sanh đều được 

thành Phật. Vì bất đắc dĩ mà Ngài phải quyền biến nói ba thừa, đến sau căn cơ của các đệ 

tử thuần thục, Ngài mới hội ba thừa qui về Nhứt Thật, mới vừa cái bổn ý của Ngài. Nên 

biết:  Từ nói  kinh  “Hoa  Nghiêm” về sau, kinh  “Pháp Hoa” về trước, trong khoảng thời 

gian đó tuy Phật thuyết có nhiều pháp môn cao, thấp, không đồng; nhưng đâu chẳng phải 

vì một đại sự nhân duyên đây. Trừ ngoài một đại sự ấy, lại không có một đại sự thứ hai 

nữa. 

Nay kinh này nói: “Hễ nhứt tâm trì danh hiệu của Phật A Di Ðà, tức được bực bất 

thối chuyển”. Ðây là chỉ ngay tự tâm của phàm phu rốt ráo được thành quả Phật. Nếu tin 

chắc như thế, cần gì phải trải qua ba thừa để học, lâu xa nhiều kiếp để tu, mà chỉ không 

vượt ra ngoài một niệm, mau chứng quả Bồ Ðề, đâu không phải là đại sự hay sao? 



2.- BIỆT 

CHÁNH VĂN: Biệt là chuyên theo kinh này cũng có mƣời nghĩa: 

1.      Vì lòng đại bi thƣơng xót chúng sanh, nên Phật nói kinh này để làm 

cầu bến cho đời mạt pháp.  

2.      Vì trong vô lƣợng pháp môn riêng rút ra một phƣơng tiện tối thắng 

này.  

3.      Vì  chê  khổ  khen  vui  để  cho  chúng  phàm  phu  trong  đƣờng  sanh  tử 

dấy lòng ƣa cõi vui, nhàm cõi khổ.  

4.      Vì giáo hóa dẫn dắt hàng nhị thừa chấp không chẳng tu Tịnh Ðộ.  

5.      Vì  khuyên  các  ngƣời  mới  phát  tâm  hành  Bồ  Tát  Ðạo,  nên  gắng  tới 

niệm Phật, để đƣợc gần gũi Nhƣ Lai.  

6.      Vì thâu nạp hết căn lợi, độn thảy đều đƣợc độ thoát.  

7.      Vì hộ trì ngƣời tu hành nhiều chƣớng nạn, để khỏi bị sa đọa.  

8.      Vì  chính  chỉ  ngay  nơi  cái  tâm  hữu  niệm,  đặng  chứng  vào  cái  lý  vô 

niệm.  

9.      Vì  cách  chỉ  dạy  rất  khéo  là  nhơn  cầu  vãng  sanh  mà  thật  ra  là  ngộ 

quả “vô sanh”.  

10.                         Vì chỉ rõ đƣờng tắt tu hành, lại  đƣờng tắt trong đƣờng 

tắt nữa.  

CHÚ GIẢI: Với lời giải thích sẽ thấy văn sau mà mỗi bài nổi lên có lớp lang liên 

tiếp, dụ như sợi dây chuyền tròng kế nhau luôn. 

1.     Bởi chúng sanh mê đắm, Phật vì đó làm cầu bến. 

2.     Sở dĩ làm cầu bến được là vì nhờ có phương tiện tối thắng. 

3.     Sao là phương tiện tối thắng? Vì có cái tài độ chúng phàm phu. 

4.     Không những chỉ độ chúng phàm phu mà cũng độ cả hàng nhị thừa thánh 

nhơn nữa. 

5.     Chẳng những hàng nhị thừa mà cũng độ cả đến Bồ Tát kia. 

6.     Ðâu những riêng độ trong loài người mà cũng phổ độ tất cả chúng sanh ở 

các loài. 

7.     Chẳng những chỉ độ chúng sanh lúc bình thường, cũng độ cả trong khi bị 

chướng nạn. 

8.     Tuy  rằng  độ  sanh  rộng  lớn  như  thế,  thật  ra  không  ngoài  một  niệm  của 

chúng sanh đặng vào lý “Vô Niệm”. 

9.     Ðã nói hữu niệm đặng lý “Vô Niệm” thì cũng ngay nơi vãng sanh đặng 

chứng quả “Vô Sanh”. 

10. Vì gồm suốt chín môn trước, để biết Pháp môn trì danh niệm Phật đây là 

đường tắt (trì danh) trong đường tắt (các pháp niệm Phật). 

Lại  do  vì  đường  tắt  trong  đường  tắt  đây,  mới  có  thể  làm  cầu,  bến  cho  đời  mạt 

pháp. 

Thế là trước, sau thứ lớp; đầu, cuối xoay vần, cho nên nói: “Cũng như dây 

chuyền”. 

CHÁNH VĂN: Một: Vì lòng đại bi thƣơng xót nên làm cầu, bến cho chúng 

sanh đời mạt pháp là khi Phật thành đạo đã đƣơng thời ác trƣợc, huống chi nhằm 

đời mạt pháp, chính ở vào thời kỳ đấu tranh kiên cố, lần hồi thảng mảng (mòn mỏi) 

sau lại càng sau, đều nhờ thần lực kinh này cứu vớt chúng - sanh sau đẻ muộn ở đời 

rốt, kiếp tàn; nhƣ vậy, đâu chẳng phải là lòng từ bi cực điểm dự phòng để pháp tế 

độ ƣ!  

CHÚ  GIẢI: Ðã  đương  thời  ác  trược  là  thế  giới  này,  đến  khi  mà  con  người  ai 

cũng sống còn chỉ có hai vạn tuổi, tức đã bắt đầu vào cái thời kiếp trược. Thuở đức Thích 

Ca ra đời, người sống chỉ còn trăm tuổi, đã là khá thương! Vì trải qua đời ác trược đã lâu 

lắm! 

“Chính vào thời kỳ đấu tranh” là: Năm trăm năm trước nhứt, về thời kỳ giải thoát 

kiên cố; dần dần mỗi số; năm trăm năm thứ nhì là thời kỳ tu Thiền định; 500 năm thứ ba, 

người thông thái học đạo; 500 thứ tư, dựng lập chùa tháp. Nay chính đương thời kỳ thứ 

năm là đấu tranh kiên cố (53) lại là đáng thương! 

“Sau lại càng sau” là nhẫn đến khi mà thời kỳ pháp diệt hết, lại càng đáng thương 

hơn  nữa.  Thế  nên  Phật  nói  kinh  này,  lược  kể  lòng  đại  bi  có  ba  điều  cảm  khái  chí  mật 

thiết: 

1.     Thưở Phật còn tại thế, vì rất thương chúng sanh trong số kiếp ngũ trược 

ác thế này, nên Ngài nói pháp trì danh niệm Phật là pháp mà chúng sanh 

lấy làm khó tin, đây là lòng đại bi thương xót chúng sanh lần thứ nhứt. 

2.     Sau  khi  Phật  diệt  độ  về  sau,  kẻ  tu  hành  phần  đông  là  hạng  phước  huệ 

càng ngày  càng kém,  tội chướng mỗi bữa một thêm  nhiều, làm gì  mong 

thấy được Phật, nên Phật nói kinh này là để chúng sanh đời sau tuy không 

được thấy Phật và Phật đã diệt, nhưng pháp trì danh niệm Phật vẫn còn; hễ 

ai  có lòng tín niệm, thì chóng khỏi  đường sanh tử, được vãng sanh thấy 

Phật Di Ðà. Ðây là lòng đại bi thương xót chúng sanh lần thứ hai. 

3.     Như trong kinh Ðại Bổn nói: Sau Phật diệt độ khoảng lâu xa đến cuối đời 

mạt pháp, các bổn kinh to dài dòng, và đạo pháp khó tu, đều lần hồi tiêu 

diệt hết,  vì  chúng sanh  không đủ sức để học tu  kinh  pháp ấy! Chỉ  riêng 

còn một bổn kinh này ở đời độ sanh, đến rốt sau mới diệt. Thế thì đủ biết: 

lúc nước ngập nhẫy trời, còn có thuyền từ cứu vớt, đêm khuya tăm tối hãy 

còn đuốc huệ sáng soi. Ðây là lòng đại bi thương xót chúng sanh lần thứ 

ba vậy. 

Ví như đấng cha lành lo nghĩ cho đoàn con dại, vì lòng thương vô hạn, dành để lại 

nghề nuôi sống, có thể với chắt chít sâu xa, dòng dõi thừa sót, đến nỗi gia sản điêu tàn, 

thân hình bần khổ cũng còn chỗ nhờ cậy. Nên nói lòng từ bi rất tột, phòng để pháp tế độ 

chúng sanh. 

CHÁNH  VĂN:  Hai:  Ðặc  biệt  là  với  vô  lƣợng  pháp  môn  đƣa  ra  một  môn 

phƣơng tiện tối thắng.  

Vào  đạo  có  nhiều  môn  vốn  không  lựa  chọn,  nhƣng  với  chỗ  đèo  cao,  đồng 

bằng, đƣờng cong, nẻo thẳng thì khó, dễ tự phân, nên ở trong vô lƣợng pháp môn, 

chỉ có một môn niệm Phật là phƣơng tiện tối thắng, lƣợc kể có bốn: 

1.      Phƣơng  tiện  thứ  nhất:  Với  kiếp  không  gặp  Phật  ra  đời,  song  mà 

thƣờng đƣợc thấy Phật.  

2.      Phƣơng  tiện  thứ  hai:  Dầu  chƣa  đoạn  hoặc  nghiệp  cũng  đƣợc  thoát 

kiếp luân hồi.  

3.      Phƣơng  tiện  thứ  ba:  Không  nhọc  công  tu  các  hạnh  khác  mà  đặng 

chứng pháp ba la mật.  

4.      Phƣơng tiện thứ tƣ: Không phải trải qua nhiều kiếp mà chóng đƣợc 

giải thoát.  

CHÚ GIẢI: Pháp môn là cái thể của đạo, nó kín nhiệm thậm thâm, phải từ cửa 

mới bước vào được. Mà lập pháp môn không đồng vì mỗi căn cơ khác nhau nên nói vô 

lượng; khéo léo dắt dẫn khiến được nhập môn, gọi là phương tiện. Mà nói chữ “Thắng” là 

phương tiện trong phương tiện. Tức trong “Quán kinh” chỗ nói rằng khác đó là đây. 

“Nhiều môn” là: Có người hỏi rằng: Với những pháp môn khác đều có thể vào 

đạo được, hà tất riêng tu môn niệm Phật mới được vãng sanh? 

Ðáp: Các môn tuy nhiều nhưng có khó và dễ khác nhau, thế nên không ngại chi 

với cái không lựa chọn mà có thể nói lựa chọn. 

Hiểm đường đèo ải gập ghềnh khó đi. Khúc đường quanh quẹo khó đến là dụ các 

pháp môn  kia. Bằng thẳng thì dễ đi,  là dụ như  pháp môn  niệm Phật,  ai  cũng  có thể tu 

hành được. “Thẳng mau thì dễ đến” là dụ tu pháp môn niệm Phật mau vượt khỏi đường 

sanh tử. Như bà Vi Ðề Hi xem khắp cả các cõi  Phật trong mười phương mà chỉ muốn 

nguyện sanh về thế giới Cực Lạc Phật A Di Ðà. 

Thường được thấy Phật là trong “Khởi Tín Luận” đã chỉ rõ pháp “Chơn Như Tam 

Muội” (54) và hai môn Chỉ (55), Quán rồi. Lại nói có người mới học pháp quán nầy, tâm 

còn hèn nhát, cho rằng cõi Ta Bà không được thường gặp Phật. Sợ tín tâm không vững; 

đức Như Lai có phương tiện rất hay để nhiếp hộ tín tâm kia, bảo họ chuyên lòng niệm 

Phật  liền  đặng  sanh  về  cõi  Phật,  thường  được  thấy  Phật.  Như  trong  tạng  Kinh  nói: 

“Chuyên  niệm  đức  Phật  A  Di  Ðà  ở  thế  giới  Cực  Lạc  Tây  Phương,  sẽ  được  vãng  sanh 

không hề lui sụt”, còn kinh A Di Ðà đây nói: “Bảy ngày nhứt tâm chắc được Phật hiện 

trước mặt”. 

Cho nên biết rằng trên hội Linh Sơn, Phật Thích Ca đã nhập diệt, còn hội Long 

Hoa thì đức Di Lặc (56) chưa ra đời. Trong kỳ khoảng giữa không có Phật ra đời mà vẫn 

được thấy Phật, đây là pháp phương tiện tối thắng thứ nhất. 

Ðược ra khỏi luân hồi là: do nơi vọng hoặc sanh hành nghiệp (57), có nghiệp cảm 

thụ quả báo, rồi phải trôi lăn qua lại trong sáu đường để chịu khổ mãi không thôi. Y theo 

pháp  khác  tu  hành,  đến  chứng  vọng  hoặc  hết,  mới  được  thoát  ly  luân  hồi.  Nhưng  mà 

trong thời kỳ tu tập đó, với những nỗi đầu thai chuyển kiếp giữa thế gian cũng chưa chắc 

giữ cho được khỏi cái khổ thăng trầm. Duy có pháp môn niệm Phật đây, dầu còn mang 

nghiệp cũng được vãng sanh. Vì: một là do sức niệm Phật của mình, hai là nhờ thần lực 

cao cả của Phật  bảo đảm,  nhiếp thọ.  Một  phen mà được sanh về nước kia liền vượt ra 

khỏi ngoài ba cõi, không còn bị luân hồi trong sáu thú. Nên kinh nói: Chúng sanh niệm 

Phật, được sanh về đó rồi đều chứng lên bực Bất Thối Chuyển. Ðây là pháp phương tiện 

tối thắng thứ hai. 

Ðặng pháp Ba La Mật là các vị phát tâm hành Bồ Tát đạo, có vị đã trải qua trong 

hằng hà sa kiếp để tu pháp lục độ, vạn hạnh mà cũng chưa hoàn toàn công hạnh được! 

Thế mà nay đây chỉ có nhứt tâm niệm Phật: muôn việc trần tự nhiên dứt bỏ, tức là pháp 

“Bố Thí Ba la mật”. Nhứt tâm niệm Phật, các việc ác tự dứt, tức là “Trì Giới Ba la mật”. 

Nhứt tâm niệm Phật, lòng được nhu hòa mát dịu, tức là “Nhẫn Nhục Ba la mật”. Nhứt 

tâm niệm Phật, vĩnh viễn không bị thối lui, đọa lạc, tức là “Tinh Tấn Ba la mật”. Nhứt 

tâm  niệm  Phật,  không  sanh  các  vọng  tưởng,  tức  là  “Thiền  Ðịnh  Ba  la  mật”.  Nhứt  tâm 

niệm  Phật,  chánh  niệm  rõ  ràng,  tức  là  “Bát  Nhã  Ba  la  mật”.  Suy  xét  cho  cùng  tột  thì 

không ra ngoài nhứt tâm niệm Phật mà muôn hạnh được đầy đủ cả. Như trong kinh Ðại 

Bổn, ngài Pháp Tạng có phát nguyện rằng: “Khi ta thành Phật, chúng hữu tình trong nước 

ta, nếu không được thần thông tự tại ba la mật thì ta không lãnh lấy ngôi chánh giác làm 

chi”. Ðây là phương tiện tối thắng thứ ba. 

“Chóng đặng giải thoát” là: Trong bộ “Trí Ðộ Luận” nói: Có các vị Bồ Tát tự nhớ 

mình thuở trước chê bai pháp Ðại Bát Nhã nên đọa trong ba đường dữ, rồi ra đi tu, đã trải 

qua nhiều kiếp. Tuy hành các hạnh khác, nhưng không diệt được tội, sau gặp bạn tri thức 

dạy niệm danh hiệu Phật A Di Ðà mới tiêu được tội chướng siêu sanh Tịnh Ðộ. Lại trong 

kinh “Thập Trụ”, đoạn kết có nói: Khi ấy trong pháp hội có bốn ức chúng Bồ Tát, tự biết 

mình lắm đời về trước đã chết đây lại sanh kia, liên miên không dứt, là bởi nguồn gốc do 

lòng tham muốn; nghĩ thế chán ngán, rồi muốn sanh về cõi nước nào không còn lòng ham 

muốn. Phật bảo: “Bên Tây phương cách đây vô số quốc độ có đức Phật hiệu là Vô Lượng 

Thọ, dân chúng trong cõi kia rất thanh tịnh, không có lòng: dâm, giận, và ngu si, vì hóa 

sanh bằng hoa sen, chớ không do cha mẹ sanh đẻ như cõi này. Các ngươi hãy cầu sanh về 

cõi kia”. Thế nên trong kinh “Ðại Bổn” nói: “Bồ Tát muốn làm cho chúng sanh kíp mau 

an trụ trong đạo quả vô thượng Bồ Ðề đây thì cần phải phát triển cái nghị lực tinh tấn, để 

nghe tu theo pháp môn này”. 

Nên biết rằng: Tu các pháp khác ví như con kiến bò lên núi; tu môn niệm Phật 

này cũng như thuyền đi thuận nước, xuôi gió (58); thế sự mau, chậm cách nhau như trời 

với vực. Bực cổ đức có nói: “Muốn tu chỉ một đời được chứng quả thì phải để tâm nơi 

pháp này”. Ðây là phương tiện tối thắng thứ tư. 

CHÁNH  VĂN:  Ba:  Vì  chê  khổ  khen  vui  để  cho  chúng  phàm  phu  trong 

đƣờng sanh tử, sanh lòng ƣa cõi vui nhàm cõi khổ.  

Bởi các chúng sanh mê quên tự tánh, cam chịu luân hồi, đã từ nhiều kiếp đến 

nay mà cũng chƣa tỉnh ngộ nên đức Phật mới chỉ bày hai cõi “Khổ”, “Vui”, mở lập 

hai môn “Chiết” và “Nhiếp”, chê khổ khen vui, khiến cho ƣa vui, nhàm khổ, tâm Bồ 

Ðề đã phát, tịnh nghiệp mới thành.  

CHÚ GIẢI: Nếu cứ theo pháp môn bình đẳng mà luận thì có chi là sạch, có chi 

nhơ mà hòng ưa, nhàm. Thế làm gì có lập ra hai môn “Chiết” và “Nhiếp”? Nhưng, nay 

với chúng phàm phu còn ở trong sanh tử, mê mất chơn tâm rượt theo cảnh trần, trải lâu 

chịu đủ cách luân hồi, quay cuồng mãi không biết bao lần lên xuống, đành lòng cam chịu, 

chưa từng có một niệm giác ngộ tấn tu để cầu nguyện giải thoát. Nếu nay đã ngăn không 

giúp họ sự ưa vui, nhàm khổ mà lại muốn cho họ giác ngộ ngay nơi tự tâm thì có khác 

nào  ếch  ruộng,  cá  giếng  (59),  đã  không  cho  thêm  nước  mà  lại  trách  nó  sao  chẳng  trồi 

lên… thì càng thêm chìm đắm, đối với sự trách có ích gì? Vì thế, nên chính trong cái lẽ 

không khổ, không vui mà đức Phật chỉ rõ ra có cảnh khổ cõi vui, dùng pháp “chiết phục” 

để  diệt  trừ  mọi  nỗi  khổ,  bày  môn  “nhiếp  thọ”  làm  cho  được  an  vui.  “Chiết  phục”  là 

khuyến  khích  chúng  si  mê,  làm  cho  họ  sanh  nhàm  lìa;  “nhiếp  thọ”  thì  nưng  dỗ  những 

chúng biếng trễ khiến họ sanh lòng ưa muốn. Vậy sau những chúng đã ở lâu trong cảnh 

khổ bùn sình  (ngũ dục) mới  chê là cảnh nhơ nhớp, vừa nghe cõi  Phật  thanh tịnh trang 

nghiêm mới phấn chấn cầu sanh. Chừng đó mới biết rằng: Cõi nầy là đống lửa lớn, cõi 

kia là ao nước mát. Thì lẽ tất nhiên là những chúng sanh đã bị lửa phiền não thiêu đốt từ 

lâu, nay há chẳng nên tránh cõi này mà về cõi kia ru. Phương tiện độ sanh lẽ phải như 

thế, đã sanh về nước kia thấy Phật nghe pháp, đặng Vô Sanh nhẫn mới ngộ bản tâm mình 

đây, xưa nay vốn bình đẳng. 

CHÁNH VĂN: Bốn: Vì để giáo hóa dẫn dắt hàng nhị thừa chấp không chẳng 

tu Tịnh Ðộ là bởi do hàng nhị thừa vừa chứng đƣợc lẽ “Ngã không” liền sanh lòng 

đắm trƣớc (ƣa thích), nghe nói đến việc làm cho cõi Phật thanh tịnh là phải giáo hóa 

chúng sanh thì lòng họ không ham muốn, nên nay khiến họ hồi bỏ tâm Tiểu thừa, để 

hƣớng về Ðại thừa là phát ý niệm Phật cầu nguyện vãng sanh.  

CHÚ GIẢI: Vừa chứng được lẽ “Ngã không” là hàng tiểu thừa chỉ mới giác ngộ 

được trong thân ngũ uẩn không có cái Ngã làm chủ, chớ chưa biết cả ngũ uẩn cũng là 

không nữa nên mới chấp cảnh là có, rồi chỉ muốn tránh cảnh khổ ồn ào, trốn về cảnh vui 

vắng lặng. Nếu nghe nói đến cảnh Tịnh Ðộ để cho chúng sanh niệm Phật sanh về bằng 

cách hóa sanh thì lòng không ưa thích. Như các hàng Thinh Văn, không thấy được thần 

lực Phật Lô Xá Na và không được dự vào đại hội của các vị Bồ Tát, là vì bổn ý họ không 

hoan nghinh về chỗ nói công đức thanh tịnh các cõi Phật trong mười phương. Bực cổ đức 

nói: “Hàng tiểu thừa không nhận cái lối nói có cõi Phật khác” ( Di Ðà). Bên Ðại thừa thì 

nói có vô số cõi Phật. Ðức Thế Tôn gọi bậc tiểu thừa là hàng “độc thiện kỳ thân”, (60) 

cũng kêu là bọn “độn căn A La Hán”. Cho nên Phật dạy họ quày tâm đoạn diệt (61), tu 

hạnh Tịnh Ðộ, mới biết lòng bi trí, sức hạnh nguyện của Phật, Bồ Tát rộng lớn như thế, 

vô cùng như thế. Tâm không ngại cảnh, cảnh chẳng ngại tâm, tất cả các pháp bổn tánh nó 

tự không, thành thử trọn ngày độ sanh, nhưng trọn ngày không chấp độ. Thế mà những kẻ 

chỉ riêng tu Thiền Ðịnh, không nguyện vãng sanh, thật là lầm lắm vậy!! 

CHÁNH  VĂN: Năm:  Vì khuyên các ngƣời mới  phát tâm hành Bồ Tát đạo 

nên gắng tu niệm Phật, để đƣợc gặp Nhƣ Lai là bởi bực mới phát tâm hành Bồ Tát 

đạo (62), tâm Ðại thừa ấy mới kiến lập nhƣng sức thắng nhẫn chƣa thành; cũng nhƣ 

chim con lông cánh còn yếu, chỉ nên chuyền cành và đứa con bé thơ, cần phải gần 

bên mẹ; khi mà Bồ Tát đã vào hội chánh định tụ gần gũi đức Thế Tôn, mới đặng 

nhẫn lực, chứng pháp “Vô Sanh” trọn thành quả Phật.  

Bấy  giờ  ngồi  thuyền  đại  nguyện  vào  biển  khổ  độ  sanh.  Nhƣ  trong  Trí  Ðộ 

Luận đã nói: “Vả chăng tu Bồ Tát đã đến bực lục trụ mà còn thối mất tâm đại thừa, 

nhiều kiếp làm Thinh Văn”. Xem nhƣ “trứng cá”, “bông xoài” đủ làm gƣơng soi rõ.  

Nên biết pháp niệm Phật là cha của Bồ Tát vì sanh đẻ ra pháp thân; cho đến 

cả Thập Ðịa Bồ Tát trƣớc sau chẳng lìa pháp niệm Phật thì bực sơ tâm Bồ Tát đâu 

nên tự cho là đủ, mà không nguyện vãng sanh ƣ?  

CHÚ GIẢI: Bộ Trí Ðộ Luận nói: “Chúng cụ phược phàm phu (63) dẫu có lòng 

đại bi muốn sanh trong đời ác trược để cứu khổ cho chúng sanh, thật là vô lý. Vì sao? Vì 

phiền não quá mạnh, mà chưa được sức nhẫn, tâm duyên theo cảnh sắc, thinh ràng buộc, 

phần mình đã đọa trong tam đồ, thì đâu có thể cứu được người?” 

Dầu cho được sanh trong loài người, nhưng đối với quả Phật cũng khó đặng. Vì 

nhờ có tu phước đức bố thí, trì giới từ kiếp trước, nay hoặc đặng làm vua, làm quan, bị 

cái phước giàu có bắt phải ham sướng mê vui! Ví dầu có gặp thiện tri thức cũng không 

chịu tin theo. Vì ngu mê phóng túng, tạo nhiều tội ác, do đây phải đọa lạc nữa. 

Lại dụ như hai người đối với việc cứu kẻ bị đắm nước: một người vội nhảy ngay 

xuống  nước  để  cứu  thì  cả  hai  bị  chìm  luôn.  Một   người  biết  dùng  phương  tiện:  Ði  lấy 

thuyền bè bơi ra cứu vớt, cả hai đều khỏi nạn. Người mới phát tâm Bồ Tát muốn độ sanh 

cũng lại như thế. Cần phải gần gũi Như Lai, được thuyền từ là pháp “Vô Sanh Nhẫn” rồi, 

mới có thể vào biển khổ cứu độ chúng sanh, như người kia được thuyền, cứu đặng nạn 

chết đắm. 

Luận ấy nói: “Ví như đứa bé nếu mà lìa mẹ thì nó sẽ té xuống hầm, xuống giếng, 

hoặc khát sữa phải chết. Lại như chim con lông cánh còn yếu, chỉ nên nương cây chuyền 

cành, khi lông cánh đã cứng cáp rồi, mới có thể bay liệng giữa hư không thung dung tự 

tại được”. 

Cũng như phàm phu chưa có sức nhẫn, chỉ nên chuyên niệm Phật A Di Ðà, cho 

được  chánh  định  (tam  muội).  Lúc  lâm  chung  được  chánh  niệm,  quyết  định  vãng  sanh, 

thấy Phật, đủ sức nhẫn rồi, trở lại trong cõi này để cứu độ chúng sanh. 

“Chánh định tụ” là để lựa riêng biệt với tà định và bất định. Vì phàm phu, tà ma, 

ngoại đạo nhứt định không có phần đấy. Bực sơ phát tâm tu hạnh Bồ Tát, hoặc tấn lên 

Ðại thừa hay lui xuống Tiểu thừa cũng chưa nhất định. Nay được An Dưỡng của Phật A 

Di  Ðà  rồi,  không  luận  phẩm  vị  cao  thấp,  đều  đặng  bực  bất  thối  chuyển  cả,  mới  gọi  là 

chánh định. “Chữ “Tụ” là nhóm, tức là một nhóm người chánh định. Chính trong kinh 

nói: “Các người bực thượng thiện nhóm hội”. Vì rằng đã vào trong hội này là được thấy 

Phật nghe pháp. 

“Bồ Tát lục trụ còn lui mất tâm Ðại thừa” là: ông Thân Tử phát tâm tu hạnh Bồ 

Tát, đã chứng được bực trụ thứ 6 (trong Thập Trụ) của Biệt giáo; nhơn gặp lúc người bà 

la môn xin tròng con mắt (64) nhẫn không được, liền thối tâm Ðại thừa, luân hồi trong 

năm đường (65). 

“Nhiều kiếp làm Thinh Văn” là có nhiều vị như ông Xá Lợi Phất chẳng hạn, đã 

phát tâm từ đời Phật Ðại Thông Trí Thắng, do nhẫn không được nên phải lui sụt tâm Ðại 

thừa, đọa xuống hàng Thinh văn nhiều kiếp bằng số vi trần điểm đến nay. 

Nên trong kinh nói: Bầy cá ròng ròng, bông xoài, Bồ Tát sơ phát tâm; ba sự đây 

trong cái nhơn thì nhiều, đến chừng kết quả chẳng còn bao nhiêu. Dẫn lời đây để chỉ rõ 

bực sơ tâm Bồ Tát cần phải gần gũi đức Như Lai đặng chỗ nương dựa vững vàng, để khỏi 

bị lui sụt vậy. 

“Pháp niệm Phật  là cha  của  Bồ Tát”: Trong kinh Hoa Nghiêm quyển thứ mười 

một nói: Ông Oai Quang đồng tử nhơn thấy tướng của đức Như Lai mà đặng mười món 

mợi ích. Món đầu nói: Ðặng pháp niệm Phật tam muội (66) gọi là pháp môn “vô biên hải 

tạng”. Lời sớ kinh ấy nói: “Pháp niệm Phật tam muội là cha của Bồ Tát nên trước nhất 

nói  đó”.  Bởi  do  Bồ  Tát  dùng  pháp  phương  tiện  làm  cha  (67)  mà  pháp  niệm  Phật  đây 

chính  nhằm  thật  sự,  vì  đó  là  phương  tiện;  lại  niệm  Phật  được  thành  Phật,  vì  đó  là  hột 

giống thân sanh (68). 

“Thập Ðịa trước sau” là: Trong văn Thập Ðịa từ trước đến sau, địa nào cũng nói 

tất cả việc ra làm, không rời pháp niệm Phật. Lại nói bực “Viễn Hành” địa (69) Bồ Tát 

tuy biết tất cả cõi nước cũng như không có mà hay dùng hạnh thanh tịnh nhiệm mầu, để 

trang nghiêm cõi Phật (70). Trong kinh Như Lai Bất Tư Nghì Cảnh Giới nói: Ông Bồ Tát 

đến  lúc  rõ  biết  chư  Phật  và  tất  cả  pháp  đều  duy  một  tâm  lượng  thì  đặng  sức  nhẫn  tùy 

thuận (71), hoặc được vào bực Sơ Ðịa; đến khi bỏ thân liền sanh vào thế giới “Diệu Hỉ” 

(72), hoặc sanh trong cõi Cực Lạc thanh tịnh của Phật, nên ngài Long Thọ là do bực Sơ 

Ðịa (73) mới được vãng sanh. Ông Ma Ta Kiệt là do đắc pháp nhẫn mới được vãng sanh. 

Chí như đức Văn Thù, Phổ Hiền (74) v.v… cho đến hết thảy các vị đại Bồ Tát đông lắm 

không thể kể xiết mà cũng đều phát nguyện vãng sanh, huống chi bực sơ tâm Bồ Tát mà 

không cầu vãng sanh ư? 

Ngài Vĩnh Minh nói: “Muốn gá thân nơi đài sen để lìa hẳn cái khổ bào thai nơi 

bụng mẹ, sanh về nước Cực Lạc là quốc độ của chư Phật, đã đắc pháp thần thông du hí 

(75) thì những người ấy đều là đã hiểu rõ được tự tâm rồi, không vị nào mà không dạy 

chúng vãng sanh”. 

Ngài Thiên Như nói: “Các ngươi nếu giác ngộ được tự tâm rồi thì với việc vãng 

sanh về Tịnh Ðộ dẫu sức mạnh bằng ngàn trâu, không thể kéo lại được”. Thế thời ông Sơ 

phát tâm Bồ Tát tuy là hiểu rõ, nhưng còn cách Phật rất xa, nên chính phải cầu nguyện 

vãng sanh không nên trễ vậy. 

CHÁNH VĂN: Sáu: Vì thâu nhiếp cả các căn, lợi, độn cũng đều thoát là bởi 

các  pháp  môn  khác,  có  môn  quá  cao  thời  kẻ  hạ  cơ  không  phần  nhờ,  có  môn  quá 

thấp thời không hợp với sức thƣợng căn, thế nên đức Phật ban đầu nói kinh Hoa 

Nghiêm,  các  bậc  tiểu  căn  nhƣ  đui  nhƣ  điếc. Ông  Ƣu  Ba Ly  đem  trí  nhƣ lửa  đom 

đóm để xét, kết thêm tội cho hai thầy bí sô. Chỉ có một pháp môn niệm Phật này, 

thƣợng cơ hay hạ căn cũng đƣợc gồm thâu, vì đều thích hợp; khá gọi rằng: Nhƣ vị 

thuốc  A  Già  chữa  lành  muôn  chứng  bệnh;  lò  lớn  đúc  thành  ngàn  món  đồ;  đâu 

không phải là cửa từ bi mở rộng, pháp phổ độ không bỏ sót một căn cơ nào?  

CHÚ GIẢI: “Như đui” là: Ðức Như Lai lúc ở trong rừng Thệ Ða (76) diễn nói 

kinh Ðại Hoa Nghiêm, lúc ấy các bực thượng đức Thinh Văn như các ông Thân Tử, Mục 

Kiền Liên v.v… lãnh hội không nổi, dụ như đui như điếc, không thấy không nghe chi cả 

(77) cho đến bực Tích Hạnh Bồ Tát còn nói là phơi mang (78). Ðấy rõ biết rằng vì pháp 

môn cao, đạo lý đại mà căn cơ thì tiểu. 

“Kết thêm tội” là: Trong kinh Tịnh Danh nói: Có hai thầy bí sô phạm giới căn bản 

bằng trường hợp vô tâm, đến phát lồ sám hối; ông Ưu Ba Ly y luật Tiểu thừa để định tội 

làm cho hai ông chẳng giải đặng lòng nghi (79). Ông Tịnh Danh quở rằng: “Ngài Ưu Ba 

Ly! Ngài chớ đem pháp thường làm nhiễu loạn tâm kia, chồng thêm tội cho hai thầy bí sô 

ấy”. Ðức Vĩnh Gia (80) phê bình trí soi xét của ngài Ưu Ba Ly như lửa đom đóm, rằng đã 

không khai ngộ chỗ mê lầm của hai ông, mà trở lại làm tăng thêm nữa. Ðây rõ biết rằng 

vì pháp môn thấp mà căn cơ thâm, giáo lý lại thiển. 

Ngoài  ra như đem  pháp  Bất  Tịnh Quán lầm trao cho anh thợ rèn, pháp  Sổ Tức 

đem dạy cho người giữ mồ (81) không lợi ích chi cả. Chỗ lập môn kia, đây (Ðại thừa, 

Tiểu thừa) cũng lại đều khác; mà căn cơ có cao, thấp, có lớn, nhỏ, thế nó không hợp hết 

được. 

A Già Ðà (83) là tên vị thuốc bên Tây Vức; chỉ một vị thuốc ấy, có thể trị lành 

các chứng bệnh. Dụ như chỉ một pháp trì danh niệm Phật mà rồi các bịnh: ngũ dục, tam 

độc, vô lượng phiền não, cho đến những bệnh cố chấp chênh lệch của Tiểu thừa, ngoại 

đạo đều tiêu trừ tất cả. 

“Lò lớn” là: Trong một lò lớn, hầm đúc muôn món đều thành đồ cả. Dụ như: Chỉ 

một pháp trì danh niệm Phật, tùy theo căn cơ dầu lợi, dầu độn, là hạnh tu của mỗi người, 

chớ cũng đều được vãng sanh về trong chín phẩm, đều đặng bực bất thối cả. 

“Rộng lớn” là: Trong sách Châu Dịch, quẻ Kiền nói là Ðại Sanh, quẻ khôn nói là 

Quảng Sanh. Nay pháp môn trì danh niệm Phật không một chúng sanh nào mà chẳng độ. 

Dụ như trời khắp che, đất khắp chở, đều nuôi gồm chứa cả muôn loài. Lòng chí từ không 

phân biệt lựa chọn nên gọi là pháp “Phổ Môn”. 

CHÁNH VĂN: Bảy: Vì hộ trì ngƣời tu hành nhiều chƣớng nạn để khỏi bị sa 

đọa  là:  Bởi  đời  mạt  pháp  rồi  nên  ngƣời  tu  hành hay  mắc  nhiều  chƣớng  nạn; nếu 

một phen thiếu chánh kiến liền sa ngã vào các đƣờng tà. Nhờ nguyện lực oai thần 

đức Phật kia gia hộ cho ngƣời tu, ở trong hào quang cao cả che chở, khỏi bị ma sự 

quấy rối  và Phật Ngài  hộ niệm cho  mãi  đến lúc Ðạo thành. Cho  nên biết rằng hễ 

chánh niệm phân minh, ma vƣơng không quấy rối, ví nhƣ đồ hình con Bạch Trạch 

trừ quái, gƣơng báu dẹp yêu (yêu không trốn đặng) (84).  

CHÚ  GIẢI: “Đa  chướng  nạn”  là  gì?  Người  tu  hành  trong  khi  ngồi  thiền  định, 

quán  tưởng  kích  phát  nên  ngũ  ấm  nó  hay  sanh  ma  chướng  (85).  Như  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm có chỉ 50 thứ ma. Có câu: “Không sanh tâm tưởng Thánh, gọi là Thiện cảnh giới; 

bằng móng tâm tưởng Thánh liền mắc vào bọn tà”. Nên biết hễ tâm chánh kiến hơi kém 

thì tà ma lừng lên, đã không ích mà lại còn tổn hại, muốn tấn lên trở lại sa xuống. Do đây, 

những kẻ căn cơ thấp kém không dám học đạo (tham thiền). 

Thế mà nay đây người niệm Phật sẽ nhờ đại nguyện, đại lực của Phật nhiếp thọ, 

hộ trì cho. Oai thần của Phật không thể so lường, không có thiên ma nào dám can phạm 

đến, dầu có Ma sự sắp đến rồi thì nó cũng tự tiêu diệt. 

Lại trong kinh nói: “Người niệm Phật có hào quang của Phật soi vào mình, ánh 

sáng chung quanh cách bốn mươi dặm, nên ma không thể xâm phạm được do vì nhờ sức 

Phật A Di Ðà và mười phương Phật thường hộ niệm, mãi từ ngày phát tâm, cho đến khi 

thành Ðạo, từ trước đến sau mỗi việc đều lành cả”. Bởi do chánh niệm phân minh, dầu 

ma có đến cũng dễ biết dễ trừ; chẳng phải sánh như hạng người đắm ưa ngồi tịnh, chấp 

lấy cảnh không, trong tâm không tự chủ, gặp ma không biết, để đến nỗi nhập tâm ấy vậy. 

“Ðồ hình Bạch Trạch” và “gương báu” là dùng hai dụ đây để rõ  ý rằng: Chẳng 

những chỉ nhờ sức hộ trì của chư Phật mà là cần nhờ sức niệm của mình nữa. Có con thần 

thú (chúa yêu) tên Bạch Trạch biết nói tiếng người rõ được tánh tình muôn vật, các tà tinh 

hễ  trông  thấy  bóng  nó  liền  trốn  mất.  Nên  nói:  Nhà  nào  có  đồ  hình  Bạch  Trạch,  quyết 

không có các loài yêu quái như vậy. 

Lại con tinh trên núi, con quỉ ngoài đồng, chúng nó có thể biến đủ thứ hình (86) 

để dối gạt mọi người, nhưng nó không thể biến hiện hay là tàng hình trước gương báu 

được. Dụ như người niệm Phật: hễ chánh niệm hiện tiền, trí huệ sáng suốt, tất cả thiên 

ma, tâm ma (87) đều không dám khuấy phá được. 

CHÁNH VĂN: Tám: Vì chính chỉ ngay nơi cái tâm hữu niệm, đặng chứng 

vào lý vô niệm là: Tâm vốn vô niệm mà có niệm thì sai. Nhƣng vì chúng sanh từ vô 

thỉ đến nay tập quán vọng tƣởng quá ƣ lâu đời, chƣa dễ gì vội dứt liền đi đƣợc, nay 

dạy  cho  chúng  niệm  Phật,  chính  nhƣ:  Lấy  thuốc  độc  nọ  để  giải  thuốc  độc  kia  và 

dùng binh ta để đẩy lui binh địch; bệnh lành, giặc yên, cũng nhƣ thân hết bệnh, lại 

không có thân mạnh nào khác; tức là: Nguyên kẻ giặc cƣớp chính là con ruột của 

nhà ta.  

CHÚ GIẢI: Trong Khởi Tín Luận nói: “Tâm vốn ly niệm” mà khởi niệm lên để 

niệm Phật, đâu khỏi tự làm khuấy rối lại tâm mình ư? Trong Phật Tạng Kinh nói: “Không 

cảm giác không quán niệm gọi là: Niệm Phật. Không nghĩ tưởng, không nói năng gọi là 

niệm Phật”, mà khởi niệm để niệm Phật, đâu không trở lại trái với tâm Phật? Nay đây bảo 

rằng: Bặt các niệm giác quán (vọng niệm) là thiệt tướng niệm Phật, lý ấy rất đúng. Song 

tâm tuy ly niệm, nhưng mà đã bị vô minh nhiễm ô tâm thể, vọng niệm nối chuyền như 

chứng  bệnh  bảy  năm  (88),  dân  loạn  lâu  ngày  nên  gọi  tập  quán  (thói  quen).  Nay  muốn 

gắng gượng dằn ép khiến cho nó lập tức yên tịnh thì ra dứt động về tịnh, càng dứt càng 

động. Dầu thô niệm tạm ngừng, nhưng tế niệm vẫn còn tích tắc. Thế mà nhận cho là phải, 

đâu chẳng lầm lắm ư? 

Ðã  còn  địa  vị  phàm  phu,  chưa  có  thể  dứt  vọng  lự,  quên  duyên  trần  (89),  đâu 

không  ngay  nơi  duyên  lự  ấy  để  tấn  tu,  cho  nên dùng  tâm  niệm  Phật  để tấn  công  vọng 

niệm:  Niệm  một  tiếng  Phật  đã  cải  đổi  được  trăm  ngàn  muôn  ức  các  tạp  niệm  kia  vậy. 

Huống chi vọng từ chơn khởi, như sóng do nước sanh; tức niệm tức không, rõ ràng bày 

nguyên bản thể vô niệm. Không phải ngoài vọng niệm mà riêng đặng quả Bồ Ðề. Nên nói 

muôn pháp luống dối, chỉ là nhứt tâm, nếu ngộ được lý nhất tâm, thì mắt ngó đâu cũng 

đều là Bồ Ðề cả. 

Dụ như thân bệnh, khi lành rồi gọi đó là thân mạnh, dân loạn  yên rồi gọi đó là 

lương dân. Nếu bỏ vọng niệm để riêng tìm chơn tâm thì khác nào thầy thuốc làm chết 

thân người bệnh rồi mới trị lành bệnh, và nhà chánh trị toan giết cả nước rồi mới an ninh 

cho dân; đâu có lẽ vậy ru? 

CHÁNH  VĂN:  Chín:  Vì  cách  chỉ  dạy  rất  khéo  là  nhơn  cầu  vãng  sanh  mà 

thiệt ra là ngộ lý vô sanh, bực Thất Ðịa Bồ Tát vừa gọi là đắc cái hiện tƣớng vô sanh 

nhẫn, bực Bát Ðịa mới đặng lý vô sanh. Nếu muốn diệt gấp sự hữu sanh để cầu lý vô 

sanh, càng cầu càng xa. Nay phải dùng pháp cầu sanh Tịnh Ðộ mới ngộ đƣợc lý vô 

sanh, vào chỗ có mà đƣợc chỗ không, tức nơi phàm thành bực thánh, khá gọi rằng : 

“Lời hay thấu đạo lý, thuốc quý đổi xác tiên”.  

CHÚ GIẢI: “Vừa hiện  tướng” là như trong kinh Hoa  Nghiêm nói: “Mười địa, 

địa nào cũng đều có nói rằng đặng vô sanh; nhưng chánh thức là về bực Bát Ðịa mới thiệt 

đặng, còn Thất Ðịa chỉ nói là tịnh vô lượng, thân, khẩu, ý mới đặng Vô Sanh Pháp Nhẫn 

quang minh‟‟. 

Lời sớ giải thích văn trên của kinh ấy lại nói: Bát Ðịa Bồ Tát mới chính thức đặng 

vô sanh pháp nhẫn. Chứ đối với “vô sanh pháp nhẫn” của kinh kia thì ở đây bực Thất Ðịa 

Bồ Tát là mới được cái minh tướng của “Pháp nhẫn” nó hiện tiền, chứ thực ra là chưa 

thiệt  đặng.  Như  lời  sớ  trong  Quán  Kinh  nói:  “Vô  sanh  tức  thuộc  bực  Sơ  Trụ”,  ý  lược 

đồng như đây. Nhẫn đến Bát Ðịa, lìa tất cả những điều phân biệt của tâm ý và ý thức, mới 

gọi là thiệt được bực vô sanh pháp nhẫn. Vậy nên biết: Với quả vô sanh nhẫn, bực Thánh 

như Thất Ðịa còn khó được, huống chi là chúng phàm ư?! 

“Càng xa” là: Nhàm chán sự sanh sống là khổ, vội muốn kíp diệt cái có sanh sống 

đó để về nơi cái không sanh, nhưng cái diệt đó nó không phải chơn diệt thì chỉ thêm hoài 

công nhọc nhằn, rốt rồi thành ra trôi lăn trở lại. Tỷ như cái định nghiệp làm trâu chưa hết, 

dầu phá cho hư cái xe nọ… chủ lại sắm nữa, lời xưa đã dụ rõ thế. 

Kinh này nói: Chuyên lòng niệm Phật, phát nguyện vãng sanh, đã sanh về nước 

kia rồi, hoa nở thấy Phật, tự biết được bổn tâm của mình vốn là không sanh thì dầu có 

phương tiện cầu sanh cũng chả ngại gì? Nên có câu: “Tưng bừng cầu sanh, mà không hề 

trái với lý vô sanh; trọn ngày nguyện sanh mà tâm vẫn chưa từng sanh”, thế mới gọi là 

thiệt được quả vô sanh. 

Do nơi hữu sanh mà tỏ được lý vô sanh nên nói vào chỗ có mà đặng chỗ không; 

có sanh là thuộc về phàm phu, nhưng nhờ có sanh mới chứng đặng quả vô sanh, nên nói: 

Tức nơi phàm thành được Thánh. Tới đường về nhà, tiềm siêu mật độ (ai đi nấy đến bằng 

một cách ngầm kín), khó nghĩ khó bàn, nên nói: “Lời hay thấu lý đạo”; bỗng chốc đổi 

dời, như từ nơi đất bằng, bay lên cảnh tiên, người thường dân trở thành người sang cả, 

nên nói: “Thuốc quí đổi xác tiên”. Thế mà bỏ lời hay (lời Phật dạy niệm Phật), chấp lấy 

lời huống, bỏ thuốc tiên mà uống lấy thuốc độc, há chẳng đáng thương lắm ru? 

CHÁNH  VĂN:  Mƣời:  Vì  chỉ  rõ  đƣờng  tắt  tu  hành,  lại  là  đƣờng  tắt  trong 

đƣờng tắt.  

Ðây có hai nghĩa: Nghĩa thứ nhứt là các môn học đạo, muôn dặm xa xôi; còn 

niệm Phật vãng sanh, xƣa kêu là đƣờng tắt. Song, một pháp niệm Phật lại có nhiều 

môn. Nay pháp trì danh đây thiệt là trong đƣờng tắt, tắt mà càng tắt. Ví nhƣ: Chim 

hạc tung mình, đâu kịp đại  bàng cất cánh, ngựa Ký  ruổi  vó, đâu bằng rồng chúa 

vƣơn bay; không gấp không đi  mà mau, mà đến, là tắt trong đƣờng tắt vậy.  

CHÚ GIẢI: Hai nghĩa ấy: 1) So sánh với nhiều môn Tịnh nghiệp. 2) Là lựa kinh 

Tiểu Bổn, để riêng biệt với kinh Ðại Bổn giữa Bổn Bộ, nên nói “đường tắt trong đường 

tắt”. Ðường tắt là gì? Tức là con đường ngắn đi băng ngang mau đến, gọi là “tắt”. Ðường 

ngắn là ví dụ pháp môn niệm Phật, sức làm rất dễ dàng; mau đến là ví dụ niệm Phật công 

thành rất mau chóng. 

Ngài Thiện Ðạo đại sư có làm bài kệ nói: “Duy có đường tắt tu hành là chỉ niệm 

A Di Ðà Phật, thế thôi”. Nên nói: Tu các môn khác, gọi là: “Dọc ra ba cõi”, còn niệm 

Phật cầu vãng sanh, kêu là “ngang ra ba cõi”. Dụ như con kiến hay con mọt chẳng hạn, ở 

trong cây tre, đục bề dọc thì phải trải qua từng mắt, từng lóng khó thông, đục bề ngang 

thì một lỗ thấu phủng ra ngoài liền. Thế đem các môn tu khác so với môn tu niệm Phật 

này thì pháp môn niệm Phật rất là mau kết quả hơn cũng như thế. 

Song pháp môn  niệm Phật  lại còn  chia ra làm  nhiều môn  như trong văn sau sẽ 

giải: Từ thật tướng niệm Phật, có bốn môn, cho đến muôn hạnh hồi hướng v.v… 

Với tánh “Pháp Thật Tướng”, dầu rằng mỗi người sẵn có, nhưng vì chúng sanh 

phần nhiều bị nghiệp chướng quá nặng, số người tỏ ngộ được tánh Phật ấy thì chỉ phần ít, 

nên sau đây kể ra vài môn như tu pháp niệm Phật bằng cách “quán tượng Phật”, đến lúc 

cất tượng đi, hoặc khi chẳng có tượng trước mắt thì lại không thấy cái nhơn tu ấy, thành 

ra gián đoạn. Tu pháp niệm Phật bằng cách “quán tưởng” thì tâm thô cảnh tế, diệu quán 

khó thành. Tu pháp niệm Phật bằng cách làm muôn hạnh thì sự làm quá ư bề bộn, chi cho 

khỏi nặng đâu sa đấy. 

Duy có một pháp niệm Phật bằng cách trì danh đây là tiện lợi thẳng tắt. Hễ niệm 

Phật được nối luôn liền được vãng sanh. Cổ đức đã nói: “Miễn được thấy Phật A Di Ðà, 

lo  gì  không  tỏ  ngộ  Tánh  Phật  Thật  Tướng”.  Thế  là  không  mong  cầu  ông  “Phật  Thật 

Tướng” mà ông “Phật Thật Tướng” hiện bày rõ rệt nên pháp môn niệm Phật là đường tắt 

của pháp tu hành, mà pháp trì danh lại là đường tắt trong pháp niệm Phật vậy. 

Chim  hạc  liệng  đã  hơn  chim  thường  mà  đâu  bằng  chim  đại  bàng  một  phen  cất 

cánh; ngựa Ký ruổi dong tuy hay hơn ngựa khác nhưng đâu kịp rồng bay. Hai vật trên 

đều dụ pháp niệm Phật, hai vật dưới đều dụ pháp trì danh niệm Phật vậy. 

“Chẳng  mau  chẳng  đi”  là  trong  kinh  Dịch,  lời  Hệ  Từ  nói:  “Lý  của  kinh  Dịch, 

không suy nghĩ, không tạo làm, là cái lẽ vắng lặng, không lay động. Hễ có cảm là liền 

thông suốt cả trong thiên hạ, nếu chẳng phải bực chí thần trong thiên hạ thì ai mà dự biết 

việc đây? Duy có bực chí thần mà thôi, vì bực Chí Thần không gấp mà mau chóng và 

không đi mà đến liền”. Ý nói gấp rồi mới mau, đi rồi mới đến là cái vật tầm thường. 

Thể xủ quẻ cỏ thi là vẫn vắng lặng, không suy nghĩ, không tạo làm, nhưng hễ có 

cảm  liền  thông,  thế  mới  gọi  “không  gấp  mà  mau,  không  đi  mà  đến”;  có  cái  hay  mầu 

nhiệm hơn muôn vật nên gọi “chí thần”. Dẫn lời kinh Dịch đây để chỉ rõ: Các pháp môn 

niệm Phật  tuy đồng nói  vãng sanh, nhưng vì  sức tu  hơi khó hơn và thời gian cũng lâu 

hơn, thế là tỷ phải đi gấp mới đến, mới mau được. Tu pháp trì danh niệm Phật này thì 

không kể năm, tháng, không luận nhiều công, miễn niệm làm sao chỉ trong bảy ngày cho 

được nhứt tâm, liền sanh về nước kia. Chả biết sao mà lẽ thần diệu hay đến tột bực như 

thế này! 

Nên lời Sao trong Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện có nói: “Trong Ðại Tạng có trên 

cả mấy bổn, hoặc kinh,  hoặc luận  cũng đều nói  cái  tu  nhân niệm Phật”.  Song đều dạy 

phải siêng tu,  chứa công bồi đức cho nhiều, mới được vãng sanh. Kinh này chỉ dạy trì 

danh hiệu được nhứt tâm, liền lên bực bất thối, đâu không phải tắt mà lại tắt sao ? 

CHÁNH VĂN: Nghĩa thứ nhì là trong Vô Lƣợng Thọ kể nhiều y báo, chánh 

báo, chép đủ các phép tu trì. Nay kinh Di Ðà đây chọn chỗ giản tiện, bỏ chỗ phiền 

phức, lấy chỗ tóm tắt, bao gồm chỗ sâu rộng, không nói chi khác, chỉ dạy pháp trì 

danh, miễn sao niệm đƣợc nhứt tâm là liền sanh nƣớc Cực Lạc. Nên nói: “Giản dị 

càng giản dị, nhiệm mầu càng nhiệm mầu, đƣờng tắt trong đƣờng tắt vậy”.  

CHÚ GIẢI: Với kinh Vô Lượng Thọ sẽ thấy rõ trong hai môn Bộ Loại và Dịch 

Thích; bởi đối với kinh này nên người đời kêu kinh kia là Ðại Bổn, vì bộ tuy đồng nhưng 

rộng hẹp có khác nhau. Kinh kia vì người ưa rộng, Phật nói rộng; kinh này vì người ưa 

hẹp, Phật nói hẹp. Nhưng lời tuy tóm tắt mà lý rất rõ ràng, sự dầu đơn sơ mà công được 

bội thắng. Như trong kinh Ðại Bổn rộng luận việc làm các điều phước thiện, còn kinh này 

chỉ nói hễ chấp trì danh hiệu tức là đa phước đa thiện. Kinh Ðại Bổn còn phân ba bực mà 

kinh này nói, hễ được sanh về nước kia đều được bực bất thối chuyển nơi quả Bồ Ðề. Thế 

nên pháp trì danh niệm Phật chẳng những là chỗ thiết yếu trong các pháp môn niệm Phật, 

mà chính là chỗ rất thiết yếu trong bộ kinh Di Ðà nầy. Nên nói: Pháp trong các pháp thậm 

thâm  vi  diệu,  pháp  nhiệm  mầu  trong  các  pháp  nhiệm  mầu,  đường  tắt  trong  những  con 

đường tắt ấy vậy. 

CHÁNH VĂN: Nhƣ trên trong khoa Biệt nói mƣời nghĩa, lại lấy chín nghĩa 

trƣớc là Thông (chung), một nghĩa sau là Biệt (riêng). Gồm luôn cả nghĩa của phần 

Tổng văn trƣớc để làm sở nhơn lập giáo của kinh này.  

CHÚ GIẢI: Thông là: Những kinh chung cùng nói rõ về pháp môn Tịnh Ðộ, đều 

vì đồng một nhơn đây. Biệt là: Riêng chỉ nói rõ về kinh này, chú trọng pháp trì danh, do 

vì dùng pháp trì danh làm nguyên nhân. Tổng là: Tức như văn trước, tóm nói rõ tất cả các 

kinh, đều vì một đại sự làm nguyên nhân. 

Còn  nói  về  cái  ý  mà  Phật  Thích  Ca.  Ngài  nói  ra  kinh  này  là  cốt  vì:  1)  Ðể  dạy 

chúng sanh niệm Phật; 2) Ðể dạy chúng sanh trì danh niệm Phật; 3) Ðể dạy chúng sanh 

niệm Phật bằng cách trì danh mà được vào tri kiến của Phật, cho rõ nhứt tâm bất loạn, 

đây là một đại sự mà thôi; vậy nên đây hiệp lại ba cốt yếu trên để làm chỗ sở nhơn lập 

giáo của bộ kinh này. 





TẠNG GIÁO ÐẲNG NHIẾP (phân ra làm ba phần): 



1. Tạng Nhiếp: Kinh này thuộc về tạng nào? 

2. Giáo Nhiếp: Kinh này thuộc về giáo nào? 

3. Phần Nhiếp: Kinh này thuộc về phần nào? 

  

1. TẠNG NHIẾP 

CHÁNH  VĂN: Ðã biết Phật  nói  kinh nầy có nguyên nhân nhƣ thế; nhƣng 

chƣa biết kinh đây đối trong Phần Tạng Giáo nó thuộc về đâu ?  

Nói về Tạng có hai: 1. Tam Tạng; 2. Nhị Tạng.  

Trƣớc nói: 1. Tam Tạng là: 

a) Tạng Tu Ða La .  

b) Tạng Tỳ Nại Da .  

c) Tạng A Tỳ Ðạt Ma .  

  

Nay  kinh  đây  (Di  Ðà)  thuộc  về  Tạng  Tu  Ða  La.  Bởi  các  kinh  cũng  đều  có 

thân thuộc lẫn nhau, nhƣng kinh Di Ðà đây không phải nhƣ các kinh kia.  



CHÚ GIẢI: Tiếng Phạm nói: Tu Ða La. Tàu dịch: Khế Kinh, tức là tạng Kinh, sẽ 

giải thấy trong đề mục văn sau. Tỳ Nại Da, Tàu dịch là "Ðiều Phục", tức là tạng Luật. A 

Tỳ Ðạt Ma, Tàu dịch là: "Ðối Pháp", tức là tạng Luận. 

Hai tạng trên đều có nhiều nghĩa, ở đây không cần lắm nên không dẫn giải. Thuộc 

về Tu Ða La là ở trong ba tạng: Kinh, Luật, Luận, mà kinh Di Ðà đây thuộc về tạng Kinh 

. 

"Lẫn thuộc nhau" là như kinh Hoa Nghiêm thuộc về tạng Kinh mà gồm cả tạng 

Luật và Luận, vì trong các phẩm Thập Tạng nói rõ về việc Giới Luật; còn các phẩm Vấn 

Minh nói rõ về Luận Nghị. Kinh Phạm Võng thuộc về tạng Luật mà gồm cả tạng Kinh, vì 

phần trên của phẩm Tâm Ðịa rộng nói ngôi bực của các vị Bồ Tát. Còn kinh khác so theo 

đây nên biết. 

Kinh đây đã chẳng gồm giới luật lại cũng không kiêm luận nghị, vì từ đầu chí 

cuối, chuyên nói về pháp môn niệm Phật, cầu sanh Tịnh Ðộ, nên nói kinh đây, không 

phải như các kinh kia. 



CHÁNH VĂN: Nhị Tạng là: 

a) Bồ Tát tạng.  

b) Thinh văn tạng.  

Nay kinh Di Ðà đây thuộc về Bồ Tát tạng; các kinh cũng có lẫn thuộc nhau, 

nhƣng kinh đây không phải nhƣ các kinh kia.  



CHÚ GIẢI: Tạng Bồ Tát và Tạng Thinh Văn sẽ thấy rõ trong phần "Thích Văn" 

sau có giải. Tạng mà phân làm hai là do vì tạng Kinh có Ðại thừa, Tiểu thừa nên phân ra 

làm hai hạng để thâu thuộc, đó là pháp. Nếu ước về người thì có ba bực (tam thừa), cũng 

phải phân ra ba tạng. Vì bực người Duyên Giác phần nhiều chẳng nương nơi kinh giáo 

nên gồm trong bực người Thinh Văn, cho nên chỉ có hai tạng. 

Nay  thuộc  về  Bồ  Tát  tạng  là  vì  kinh  đây  diễn  nói  pháp  Ðại  thừa,  như:  y  báo, 

chánh báo đều trang nghiêm, tín, nguyện vãng sanh v.v... tất cả đều là hạnh tự lợi, lợi tha, 

là bổn phận của Bồ Tát, để giáo hóa chúng sanh, làm cho cõi Phật được thanh tịnh. 

“Lẫn thuộc” là như kinh Hoa Nghiêm thuộc về tạng Bồ Tát, cũng gồm cả Thinh 

Văn tạng, vì kinh kia bao hàm tất cả các bực. Kinh Di Ðà đây bực nhị thừa chẳng đặng 

vãng sanh (cõi Tịnh Ðộ) nên nói “không phải như các kinh kia”. 

Có người hỏi: Thế sao trong văn kinh  nói: Ðức  Phật  Di Ðà kia có  chúng đệ tử 

Thinh Văn ? 

Ðáp:  Ðây  chỉ  tạm có, chớ rốt thì không, đến sau trong phần Thích Văn sẽ biện 

rành. 

Lại hỏi: Chán bỏ cảnh khổ, tìm về cảnh vui, dường như riêng về phần tự lợi, đâu 

phải hạnh Bồ Tát? 

Ðáp: Cầu sanh về Tịnh Ðộ chính là để thấy Phật nghe pháp, đặng vô sanh nhẫn 

rồi, trở lại cõi này cứu khổ chúng sanh; ấy là hành hạnh Bồ Tát, chớ không phải cái đạo 

của Thinh Văn như trong bộ Thập Nghi Luận ngài Thiên Thai đã nói. 



2. GIÁO NHIẾP 



CHÁNH  VĂN: Giáo  là  y  theo  Ngài Hiền  Thủ định  phân  giáo  pháp  có  năm 

phần là: Tiểu, Thỉ, Chung, Ðốn và Viên. Nay kinh Di Ðà đây thuộc về Ðốn Giáo, mà 

cũng gồm cả hai giáo trƣớc là Chung và Viên.  



CHÚ GIẢI: Năm giáo là: 

1. Tiểu thừa giáo: Nói pháp chỉ chuyên nói "Nhơn Không", (91) dầu có luận nói 

"Pháp Không" chút ít, nhưng cũng chẳng mấy rõ ràng; vì y nơi lục thức, tam độc để thành 

lập cái căn bổn Nhiễm, Tịnh, (92) nên chưa tột thấu nguồn gốc của "Pháp Không" (93). 

2. Ðại thừa Thỉ Giáo: Do thời thứ hai chỉ nói "Pháp Không", thời thứ ba nói cả ba 

thừa,  nhưng  không  hứa  “định  tánh  Xiển  Ðề"  (94)  được  thành  Phật,  là  lời  thuyết  pháp 

chưa tột chỗ cực điểm của bực Ðại thừa, nên gọi là Thỉ Giáo. Trong đó có người thành 

Phật, có người không thành Phật, nên lại gọi là: Phần giáo. Với chỗ nói thì phần nhiều 

nói về Pháp tướng, ít luận đến pháp tánh. Dầu có nói tánh, cũng còn là con số tướng. Bởi 

y nơi tám thức sanh diệt để kiến lập ra các nghĩa loại có nguyên nhơn: Sanh tử và Niết 

Bàn. 

3. Ðại thừa Chung giáo: Do chỉ ra lý diệu hữu của Trung Ðạo nên nói “định tánh 

xiển  đề"  đều  sẽ  thành  Phật,  mới  nói  tột  chỗ  cực  điểm  của  Ðại  thừa,  nên  gọi  là  Chung 

giáo. Vì đúng với thật lý nên lại gọi là Thật giáo. Với chỗ nói thì phần nhiều luận về pháp 

tánh, ít luận đến pháp tướng. Dầu có nói đến "tướng" đi nữa, nhưng cũng hội về "tánh". 

Bởi căn cứ nơi Như Lai Tạng tánh nó tùy theo vọng duyên của tám thức để thành lập ra 

các nghĩa. 

4. Ðốn giáo: Giáo này hoàn toàn không nói đến pháp tướng chỉ nói ròng về Chơn 

Tánh, hễ là nhứt niệm bất sanh tức gọi là Phật chứ không trải qua thứ lớp từng bực gì 

nữa. 

5. Viên giáo: Giáo này thống nhứt cả bốn giáo trước, Sự, Lý hoàn toàn trọn vẹn. 

Bởi lập trường lý luận như thế này: Pháp giới nhiều vô cùng tận, biển tánh trọn vẹn hợp 

hòa, không ngăn ngại nhau; với nhơn duyên sanh khởi vì một tức tất cả; tất cả tức một, 

tướng tức tánh, tánh tức tướng, tánh tướng nhiếp lẫn nhau. Như cái lưới ngọc (95) của 

trời Phạm Vương mỗi ảnh chiếu trùng nhau, thay nhau làm chủ quan, khách quan bằng 

cách nhiều đến vô cùng vô tận. 

Năm giáo nói trên rõ như trong lời Huyền Ðàm kinh Hoa Nghiêm; ở đây sợ nhiều 

không dẫn. 

Kinh này thuộc về "Ðốn Giáo". Trong môn nghĩa lý sau có giải. 

Cũng gồm cả trước sau hai giáo là trước thông Chung giáo bởi do tất cả chúng 

sanh niệm Phật dù là định tánh Xiển Ðề đều sẽ làm Phật. 

Sau gồm "Viên giáo" là cũng trong môn nghĩa lý có giải. 



3. PHẦN NHIẾP 



CHÁNH VĂN: Phần là mƣời hai phần giáo nhƣ phần Tu Ða La, phần Kỳ Dạ 

v.v... Nay kinh này thuộc về hai phần Tu Ða La và Ƣu Ðà Na.  



CHÚ GIẢI: Phần là từng phần, bởi vì nhất đại thời giáo của Phật có chia ra từng 

phần, đều có chỗ sở thuộc. 



"Kỳ dạ" Tàu dịch "trùng tụng". Ưu Ðà Na Tàu dịch "Vô vấn tự thuyết" trong 12 

bộ, đây sợ nhiều, không dẫn (96). Nói thuộc hai phần: 1. Thuộc phần "Tu Ða La" vì là 

Khế kinh. 2. Thuộc phần "Ưu Ðà Na" vì là không đợi ai thưa thỉnh mà đức Phật ngài tự 

kêu ông Thân Tử và chúng hội nói cho nghe. 



NGHĨA LÝ THÂM QUẢNG (phân ra làm ba phần): 

1. Nhiếp đốn (Gồm cả Ðốn giáo) 

2. Phần viên (Gồm một phần Viên giáo). 

3. Bàng thông (Lan rộng các giáo). 



1. NHIẾP ÐỐN 



CHÁNH VĂN: Ðã biết rằng kinh này thuộc về Ðốn giáo và có ít phần thuộc 

về Viên giáo; chứ chƣa biết nghĩa lý hoàn toàn nhƣ thế nào.  

Trƣớc nói kinh này thuộc về Ðốn giáo đó, số là bảo: Pháp trì danh liền đƣợc 

vãng sanh, mau siêu, chóng chứng, vì không quanh co (lâu dài, chậm trễ) nên kinh 

Di Ðà chính thuộc Ðốn giáo.  



CHÚ GIẢI: Chính thuộc nghĩa "Ðốn" là: Vì tất cả kẻ phàm muốn chứng lên bực 

thánh, sự đó rất khó lắm! Vì đường đạo lý quá xa. Nay chỉ có một pháp trì danh liền đặng 

vãng  sanh,  đã  vãng  sanh  rồi,  tức  thì  đặng  bực  "Bất  Thối".  Khá  gọi  rằng:  Ðời  chỉ  trọn 

thành, một đời đặng xong. Ví như đem ngôi báu trao ngay cho kẻ thường dân, chẳng trải 

qua gia cấp và cũng không phải như lối vòng vo của Tiệm giáo thì đâu sánh kịp, nên gọi 

kinh này thuộc về nghĩa "Ðốn". 



CHÁNH VĂN: Hoặc có ngƣời hỏi thắc mắc rằng: Kinh này Ðốn giáo là tâm 

không sanh một niệm gì hết, tức gọi là Phật. Nhƣ năm pháp, ba tự tánh đều không 

tám thức, hai món vô ngã đều trừ. Thế mà nay Pháp trì danh niệm Phật đây thì lại 

có niệm; đã có niệm, thế nào gọi là "đốn" đƣợc?  

  

Ðáp: Do nhứt tâm bất loạn, chính gọi là vô niệm; nếu còn có niệm, chẳng gọi 

là nhứt tâm, nhƣng đã đƣợc nhứt tâm rồi thì pháp nào là pháp chẳng vắng lặng?  



CHÚ  GIẢI: Năm  pháp  là:  1.  Danh;  2.  Tướng;  3.  Vọng  tưởng;  4.  Chánh  trí;  5. 

Như như (97). 

Ba tự tánh là: 1. Danh tướng là tánh biến kế chấp, 2. Vọng tưởng là tánh duyên 

tha khởi. 3. Chánh trí như như là tánh viên thành thật (98). 

Bát thức là: A lại da, mạt na và sáu thức (nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý) hiệp thành 

tám thức. 

Hai vô ngã là nhơn vô ngã và pháp vô ngã (99). 

Sắp về trước, cũng đều  thuộc vào trong năm  pháp cả. Rõ thấy trong kinh  Lăng 

Già và các kinh, đều không, đều trừ. Cả năm pháp ấy có chỗ gọi rằng: Thân Phật là vô vi 

(không hình tướng) không mắc vào các con số, gọi là Phật Thân. Một niệm không sanh, 

tức gọi là Tâm Phật; ấy là tôn chỉ của "Ðốn Giáo". Nay nói niệm Phật thời niệm hiệu Phật 

thuộc  về  Danh,  còn  đối  thân  Phật  thuộc  về  tướng,  nhớ  niệm  Phật  kia  thuộc  về  vọng 

tưởng. Dầu cho tịnh niệm nối nhau, được vào pháp "Tam Ma Ðịa" (chánh định) đi nữa, 

nhưng cũng còn thuộc về danh từ "Chánh Trí Như Như". 

Vả lại phân biệt là Phật, thuộc về thức tình. Năng niệm là Tâm, sở niệm là Cảnh, 

thuộc về Nhơn và Pháp;  thế còn chưa trừ được tướng hữu ngã, huống là với  tướng vô 

ngã, lẽ nào trừ được ư ? 

Chỗ không, chỗ trừ của Ðốn Giáo kinh này đều có cả. Do vì chỗ có niệm cho nên 

họ thắc mắc là chưa phải “Ðốn”; chớ đây chính bảo là vô niệm kia mà! Bởi do nhứt tâm 

bất loạn thời chẳng chấp có tâm để niệm, chẳng chấp không tâm để niệm, chẳng chấp cái 

tâm bằng cũng có cũng không để niệm, và chẳng chấp cái tâm bằng chẳng phải có chẳng 

phải không để niệm. Vậy thử hỏi: lìa bốn câu ấy ra, lại có gì là niệm? Thế thì tuy gọi rằng 

niệm Phật, chớ vẫn niệm mà vô niệm vậy. Niệm mà vô niệm, thế mới gọi là nhứt tâm. 

Cái  tâm  như  thế  tâm  nó  cũng  không  tâm  nữa  kia,  chỉ  cưỡng  kêu  là  Nhứt,  chứ  thật  ra 

tướng Nhứt cũng còn không, đâu tìm được những con số mà người bảo: 5, 3, 8, 2.  Thế 

thời lý nhứt tâm bất loạn đây, chẳng khác nào "nhứt niệm bất sanh" đâu nên nói kinh này 

chẳng phải là "Ðốn" ? 



2. PHẦN VIÊN 



CHÁNH  VĂN:  Một  phần  thuộc  Viên  giáo  là  lập  trƣờng  của  Viên  giáo,  vì 

trong bốn món pháp giới, ba món trƣớc chung lẫn cả các giáo, một món sau riêng 

thuộc về Viên giáo. Nay kinh này: Viên giáo toàn nhiếp, nó có một phần nhiếp thuộc 

về Viên giáo. Bởi vì nó chỉ có ít phần Viên giáo nên gọi thuộc “Phần Viên".  



CHÚ GIẢI: Bốn pháp giới là: 1. Sự pháp giới; 2. Lý pháp giới; 3. Sự lý vô ngại 

pháp giới. Với ba pháp giới này các kinh đều có; 4. Sự sự vô ngại pháp giới (100) đây, thì 

đặc biệt nhứt là riêng một kinh Hoa Nghiêm có thôi, nên gọi là "Nhứt thừa Biệt giáo". Sự 

và Lý vô ngại thì đồng với "Ðốn" và "Chung". Còn sự sự vô ngại thì chẳng đồng hai giáo 

kia  (Ðốn  và  Chung)  vì  riêng  ngoài  nhứt  thừa  trong  "đồng  giáo"  kia  nên  gọi  là  "Biệt" 

(riêng) chớ không phải là "Biệt giáo" trong bốn giáo: Tạng, Thông, Biệt, Viên (101). 

Nay  kinh  Di  Ðà  đây  có  một  phần  thuộc  Viên  giáo  là  do  kinh  Hoa  Nghiêm  thì 

hoàn toàn là Viên giáo; còn kinh Di Ðà đây chỉ có ít phần thuộc Viên giáo. Ðối với phần 

ít ấy, xin sơ lược kể nói ra có 10 nghĩa: 

1. Kinh Hoa Nghiêm nói: cả trong khí giới, từ mảy bụi, mảy lông đến một vật hữu 

hình, vô hình đều diễn nói pháp âm mầu diệu. Kinh Di Ðà nói: Nước, chim, cây, rừng 

đều rao pháp "Ngũ căn", "Ngũ lực", "Thất giác chi", Bát thánh đạo" các pháp môn (sẽ rõ 

ở sau). 

2. Kinh Hoa Nghiêm nói: Trong mảy vi trần đủ cả mười phương pháp giới huy 

hoàng vô tận. Ðây thì như trong kinh Di Ðà Ðại Bổn nói: Với trong một cây "Bảo Thọ", 

thấy 10 phương cõi Phật như bóng trong gương. 

3. Kinh Hoa Nghiêm nói: Chẳng hề cử động ra khỏi chốn Tịch Diệt đạo tràng mà 

đã đi khắp pháp giới, nên nói thể tướng vẫn yên lặng như xưa, vốn không hành động chút 

gì sai khác, thế mà các pháp giới nhiều như số vô đẳng vô lượng, đều đã đi khắp tất cả. 

Ðây thì như trong kinh Ði Ðà Ðại Bổn nói: Ðức Phật Di Ðà vẫn thường ở tại cảnh Tây 

phương tịnh độ, mà cũng có ở khắp cả cõi trong mười phương. 

4. Kinh Hoa Nghiêm nói lời ví dụ rằng: "Cây thuốc chúa" (102) nếu ai thấy cây 

ấy,  mắt  được  thanh  tịnh,  cho  đến  nhĩ,  tỷ,  thiệt,  thân,  ý,  cả  sáu  căn  không  căn  nào  mà 

chẳng thanh tịnh. Chúng sanh thấy Phật cũng lại như thế, là do thấy đức Phật Viên Giác, 

(103) nghe pháp Phổ Môn nhờ thần lực, sáu căn mới được thanh tịnh vậy. 

Kinh Di Ðà nói: Ðức Phật A Di Ðà ngồi nơi cây Bảo Thọ đạo tràng. Với cây báu 

ấy kẻ thấy, người nghe, sáu căn đều được thanh tịnh. 

5. Kinh Hoa Nghiêm nói: Chúng sanh trong tám nạn (104) đều siêu lên bực Thập 

Ðịa, kinh Di Ðà nói: Các chúng sanh trong địa ngục, ngạ quỷ súc sanh, hễ có niệm Phật 

đều được vãng sanh. 

6. Kinh Hoa Nghiêm nói: Một tức tất cả nên đức Như Lai có thể đối với một thân, 

để hiện ra nhiều đầu bằng số vi trần ở trong nhiều cõi Phật bằng số bất khả thuyết. Trong 

mỗi một cái đầu, hiện ra vô số lưỡi. Trong mỗi mỗi lưỡi thốt ra vô số tiếng tăm, cho đến 

nào văn, tự, câu, nghĩa đầy cả pháp giới. Kinh Di Ðà thời như trong Ðại Bổn nói: Nước 

Cực Lạc kia có vô lượng hoa báu, trong mỗi đóa hoa phóng ra ba mươi sáu ức na do tha 

trăm ngàn ánh quang minh; trong mỗi quang minh hiện ra 36 ức na do tha trăm ngàn thân 

Phật, khắp vì mười phương chúng sanh để thuyết tất cả pháp. 

7. Kinh Hoa Nghiêm nói: Ðức Lô Xá Na, Ðức Thích Ca đều hiện ra hai tướng: 

Thắng Ứng thân và Liệt Ứng thân (105). Ðây thì như trong Quán Kinh nói: Ðức Phật A 

Di Ðà hiện thân cao lớn bằng số 60 muôn ức na do tha hằng hà sa do tuần, mà lại thấy 

thân Liệt Ứng bằng một trượng sáu thước trên ao bát công đức thủy (sẽ giải rõ ở sau). 

8. Kinh Hoa Nghiêm nói: Ðức Lô Xá Na Phật làm giáo chủ. Ðây thời như Ngài 

Thanh Lương nói: Ðức Phật A Di Ðà tức là đức Bổn Sư Lô Xá Na. 

9. Kinh Hoa Nghiêm nói: Kinh Hoa Nghiêm là kinh "Ðại Bất Tư Nghì" còn kinh 

Tịnh Danh và các kinh là "Tiểu Bất Tư Nghì", mà kinh Di Ðà thì lại là kinh "Bất khả Tư 

Nghì Công Ðức" vậy thôi, chứ chả phân là Tiểu hay Ðại gì ! 

10. Lập trường của kinh Hoa Nghiêm là nói: Chính nơi tâm phàm phu để thành 

ngay trí bất động của chư Phật. Kinh Di Ðà đây nói: Không ngoài pháp niệm Phật bằng 

cách  xưng  danh  mà  được  Phật  hiện  tiền.  Thế  thời  kinh  Di  Ðà  bằng  bực  với  kinh  Tịnh 

Danh và các kinh... đồng một loại với kinh Hoa Nghiêm. 

Vì Viên giáo trọn thâu kinh này (Di Ðà). Kinh nầy một phần thuộc Viên giáo, bởi 

do nghĩa có ít phần thuộc Viên giáo, nên mới gọi là "Phần Viên". 



3. BÀNG THÔNG (phân ra làm hai phần): 

1. Quán kinh . 

2. Chư kinh . 



QUÁN KINH 



CHÁNH VĂN: Trƣớc nói kinh này thông đồng với kinh Thập Lục Quán đó 

là bởi có ngƣời chấp rằng 16 pháp quán gọi là Ðịnh Thiện, với chấp trì danh hiệu 

gọi là Tán Thiện. Nay vì lẽ thông đồng mà nói, thì trong đây có hai nghĩa: 1. Tổng 2. 

Biệt.  

  

Trƣớc nói Tổng là Kinh Thập Lục Quán cả 16 pháp diệu quán, đều chủ về lý 

nhứt tâm. Kinh Di Ðà đây trọng về lý nhứt tâm, chính hiệp với ý kinh kia. Vì kinh 

kia nhứt tâm tác quán, kinh này nhứt tâm xƣng danh; thế đâu đặng với cả hai đồng 

qui về LÝ NHỨT TÂM mà lại tán dƣơng kinh kia, dằn ép kinh này. Rõ nhƣ trong 

lời Sớ ngài Tịnh Giác đã nói...  



CHÚ GIẢI: “Bàng thông” là không phân biệt  Ðốn giáo hay  Viên  giáo,  chỉ  lấy 

nghĩa lý thông đồng nhau giữa các kinh Ðại thừa mà thôi. Do vì kinh Thập Lục Quán là 

kinh chuyên môn nói về Tịnh Ðộ nên dẫn để nói trước. 

“Ðịnh Thiện, Tán Thiện” là: Ngài Cô Sơn phân phán ra cho 16 pháp quán là Ðịnh 

Thiện. Ðối với kinh đây, pháp trì danh cho là Tán Thiện (106), chứ đây bảo rằng: "Nhứt 

tâm bất loạn" có sự, có lý, chính nơi "Sự nhứt tâm" đã chẳng phải hoàn toàn Tán Thiện 

thay, huống chi là "Lý nhứt". 

“Chính hợp với ý kia” là kinh kia dạy tu 3 pháp quán như vầy: Tâm quán không 

tức không, quán giả tức giả, quán trung tức trung, vượt hẳn lớp lang thế là đắc “tam quán 

nhứt tâm". Kinh Di Ðà này dạy tu niệm Phật bằng cách "chấp trì danh hiệu" đến khi đặng 

cái "Nhứt tâm bất loạn" thì cả năng trì, sở trì đều không thể có, đó gọi là "Không quán". 

Chính đương lúc không mà năng, sở rõ ràng, đó gọi là "giả quán". Chẳng phải giả, chẳng 

phải không mà thường không, thường giả, bất khả tư nghì, đó gọi là Trung Ðạo quán. Bởi 

vì riêng giữ một danh hiệu Phật để niệm liền được nhứt tâm; đã nhứt tâm thì có gì thứ 

lớp!  Ðây chính là nghĩa ba quán viên tu. Thế thời kinh kia dùng nhứt tâm quán tưởng 

làm tôn, kinh đây dùng nhứt tâm trì niệm làm chủ, vì Quán tức là niệm, niệm tức là quán. 

Vậy hai kinh chỗ nói đã đồng nhứt tâm, sao riêng với kinh này chê là Tán Thiện! 

Cho  nên  pháp  môn  này  tên  là  pháp  “Niệm  Phật  tam  muội",  cũng  tên  là  "Nhứt 

Hạnh tam muội", cũng tên là "Chư Phật Hiện Tiền tam muội", cũng tên là "Bát Nhã tam 

muội", cũng tên là "Phổ Ðẳng tam muội". Nói "Tam Muội" nghĩa là Chánh Ðịnh. Kinh 

Di Ðà này đã thông đồng với nhiều pháp tam muội như thế sao dám chê là Tán Thiện? 

Nói cho đúng lý: Tu quán tưởng nếu chẳng đặng nhứt tâm thì pháp quán ấy cũng thành là 

Tán; tu trì danh nếu được nhứt tâm, pháp trì danh ấy tức thành là Ðịnh. Ðừng tính ở quán 

tưởng hay trì danh mà chỉ tính ở chỗ đặng nhứt tâm cùng không nhứt tâm mà thôi . 

Như lời sớ của ngài Tịnh Giác nói: “Ðối với Quán kinh, ngài Trí Giả đại sư cho 

ba món tịnh nghiệp (107) thuộc về Tán Thiện, 16 pháp diệu quán thuộc về Ðịnh Thiện”; 

chớ chưa nghe ngài chê pháp trì danh là Tán Thiện bao giờ! Ông Cô Sơn phê phán kinh 

Di Ðà là Tán Thiện, theo ý tôi (Vân Thê) không nhận cái thuyết kia. Và như lời Sớ trong 

phẩm Phổ Môn giải rằng: "Nhứt tâm xưng danh có sự, có lý, chuyên niệm đức Quan Âm, 

lòng niệm không gián đoạn, gọi là Sự nhứt tâm. Nếu đạt được tâm này, bốn tánh (108) 

không sanh, vì  tương ưng với  pháp Không  Huệ  gọi  là  Lý  nhứt tâm". Trong phẩm  Phổ 

Môn kia nói thiếu hai chữ "bất loạn", ngài Trí Giả còn dùng hai chữ "Không Huệ" (huệ 

chơn không) để giải; huống chi kinh Di Ðà nói: "Nhứt tâm bất loạn” thì đâu đặng chê là 

Tán Thiện?! Theo ý ngu tôi xét: Ngài Trí Giả khi nhập diệt, còn xướng danh hiệu Tam 

Bảo, ngài Chương An khi lâm chung cũng niệm Phật A Di Ðà và niệm hai vị đại sĩ Quan 

Âm, Thế Chí. 

Hai  thầy  trò  của  ngài  Trí  Giả  đồng  "xướng  danh,  niệm  danh",  như  thế  thì  hẳn 

không  đặng  đem  hai  chữ  "Tán  Thiện"  để  gắn  cho  pháp  trì  danh  của  kinh  này.  Xét  đó, 

càng thêm tin chắc. 



CHÁNH VĂN: Kế đây nói nghĩa riêng. Hoặc có ngƣời thắc mắc cho rằng: 

1. Kinh Di Ðà đây chỉ nghe danh suông của Phật.  

2. Kinh Di Ðà đây nói thân Phật là Liệt Ứng.  

3. Kinh Di Ðà đây nói hoa sen chừng bằng bánh xe .  

4. Kinh Di Ðà đây nói tội ngũ nghịch không đƣợc vãng sanh .  

5. Kinh Di Ðà đây thuộc về hạ phẩm.  

Họ nạn nhƣ thế vì họ không biết hai kinh (Quán kinh với A Di Ðà kinh) thật 

đồng một nghĩa và họ không biết kinh A Di Ðà lại càng độc yếu hơn nữa .  

  

CHÚ GIẢI: "Chỉ nghe danh suông" là có người thắc mắc cho rằng: Trong Quán 

kinh dạy tưởng tướng hảo của Phật, còn kinh Di Ðà đây chỉ chấp trì bốn chữ danh hiệu 

suông, chớ không thấy thân tướng hảo của Phật nên họ cho là Tán Thiện. 

Song trong kinh  này đã  nói: "Ðức Phật  A  Di Ðà cùng các  Thánh  chúng  hiện ở 

trước mặt người kia". Ðã nói Phật hiện thời đâu không tướng hảo?  Huống cùng thánh 

chúng, chủ và bạn đều hiện bày? Số là kinh kia do tác quán thấy Phật, kinh đây do trì 

danh thấy Phật, dù chỗ tu nhơn không đồng, chớ chỗ thấy Phật thì một. 

"Thân Liệt Ứng" là có người nói mắc mỏ rằng:  Trong Quán kinh nói thân Phật 

cao đến sáu mươi muôn ức na do tha, hằng hà sa do tuần (109), còn kinh này không nói, 

họ nghi là "thân Liệt Ứng" cho nên gọi là Tán Thiện. 

Song trong kinh Ðại Bổn nói: Lúc bấy giờ đức Phật A Di Ðà phóng hào quang 

lớn chiếu khắp tất cả thế giới. Ông A Nan thấy dung thể của Phật lớn cao vòi vọi như núi 

vàng ròng, cao vót lên trên tất cả thế giới. Thế thì trong Quán kinh chỗ nói còn cuộc hạn 

trong một thế giới; nay kinh này nói tất cả thế giới là cao lớn hơn biết bao, đâu nên nói là 

thân Liệt Ứng!? 

Kinh Ðại Bổn lại nói cây báu nơi đạo tràng (110) của Phật A Di Ðà toàn dùng các 

món báu tự nhiên hợp thành, cây báu ấy, không phải thân trượng sáu ngồi dưới cội cây 

Bồ đề, thời đâu nên nói là thân Liệt Ứng!? 

Lại trong Quán kinh nói: Phật kia hoặc hiện thân một trượng sáu, hay tám thước; 

hoặc hiện thân cao lớn đầy giữa hư không. Thế là tùy cơ cảm của chúng sanh nên chỗ 

thấy có lớn nhỏ không nhứt định; thành thử cổ đức nói: “Dầu liệt ứng, dầu thắng ứng, dầu 

sanh thân, dầu Pháp thân, nhưng cũng  không phải hai thân”. Huống chi trong kinh đây 

không thấy nói ra thân Phật lớn, nhỏ chi cả, sao dám quyết định đặt điều cho là thân Liệt 

Ứng? 

"Hoa sen chừng bằng bánh xe" là có người bảo rằng: Trong Quán kinh nói: “Hoa 

sen lớn mười hai do tuần”; còn kinh đây nói: “Hoa sen nhỏ hạng bằng bánh xe”, cho nên 

gọi là Tán Thiện . 

Song họ đâu biết cái nghĩa bánh xe lớn nhỏ không nhứt định. Như trong kinh Ðại 

Bổn nói bánh xe lớn đến trăm ngàn do tuần (111), đâu những "mười hai do tuần" mà thôi; 

rõ như trong văn sau có biện. 

"Tội ngũ nghịch không được vãng sanh" là có người đưa ra nạn đề rằng: Trong 

Quán kinh nói tội ngũ nghịch được vãng sanh; còn kinh Ðại Bổn nói: “Chỉ trừ tội ngũ 

nghịch không được vãng sanh”. Họ chê kinh này công tế độ hẹp hòi nên họ cho là Tán 

Thiện . 

Nhưng họ đâu biết dưới câu: “Chỉ trừ tội ngũ nghịch" có thêm bốn chữ "phỉ báng 

chánh pháp", mới bị trừ ra. Tuy người đủ tội ngũ nghịch (112) mà không "phỉ báng chánh 

pháp", vị tất không được vãng sanh? 

Bởi do "phỉ báng" thời không tin, vì không tin nên không được vãng sanh. Sở dĩ 

có câu: “Nghi thời hoa sen không nở”, thật thế. 

Trong Quán kinh không nói: "Phỉ báng chánh pháp". Nếu như gồm có phỉ báng ấy 

cũng không được vãng sanh vậy. Lại trong Quán kinh về phẩm "Hạ hạ", trong văn ngũ 

nghịch nói: “Người phạm tội ngũ nghịch, khi lâm chung niệm danh hiệu phật mười tiếng 

liền được vãng sanh”. Thế là pháp Quán tưởng chưa thành chỉ nhờ mười niệm... Vậy tội 

ngũ nghịch cũng được vãng sanh đó chính là nhờ có niệm danh hiệu mới được vãng sanh 

mà thôi. 

Huống nữa trong kinh Ðại Bổn nói: "Những tội đọa địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, 

cũng sanh về trong cõi của ta". Những người đọa trong địa ngục đó không phải là người 

ngũ nghịch chớ gì ? 

"Chỉ thuộc về hạ phẩm" là có người thắc mắc rằng: Trong Quán kinh nói về ba 

phẩm hạ. Phẩm đầu nói đối với người trí thức, dạy bảo chắp tay, hoặc vòng tay để niệm 

"Nam Mô A Di Ðà Phật". Về phẩm thứ ba nói, thiện hữu dạy rằng: "Nếu người kém trí 

thức không thể niệm Phật bằng cách chắp vòng tay thì nên chỉ niệm danh hiệu". Thế thì 

pháp trì danh được vãng sanh đó dường như chỉ ở phẩm hạ! Họ đâu có biết pháp trì danh 

có Sự, có Lý.  Lý lại có thấp có cao. Nay nói người vãng sanh về hạ phẩm đó chỉ là sự 

thiện, nếu thành lý quán thời đồng với ba quán viên tu của kinh kia, khế hiệp không hai, 

lo gì phẩm vị không cao. Huống chi trong văn hạ phẩm, chính chỉ cho người ác, người 

ngu có niệm Phật được về ở đó, chớ không phải nói về người thiện và người trí trì danh 

mà cũng ở phẩm hạ đâu. Nên biết hai kinh (Di Ðà và Quán kinh) vẫn đồng một nghĩa. 



“Ðộc yếu” là lược giải có ba ý: 

1. Trong Quán kinh chép rõ về thân Phật tuy nói rằng thân ấy tức là Báo thân, tức 

Pháp thân, nhưng mà với số na do tha (113) hằng sa đó không phải là không có con số để 

kể, với hóa thân (ứng hóa hay sanh thân) cao lớn bao nhiêu (114) còn đợi 13 lời vấn đáp 

để biện giải điều nghi sau. Kinh đây chỉ nói quang minh vô lượng, thọ mạng vô lượng. 

Thế thì không thuộc về các con số nào mà chỉ ngay về Pháp thân thôi, đây là món độc 

yếu thứ nhứt vậy. 

2. Với 16 pháp diệu quán, tuy rằng: Tâm tức quán, quán tức tâm, nhưng mà trước 

phải quán mặt trời, kế quán đến nước, đến đất, đến hàng cây, đến bảo tọa, sau mới quán 

vào thân Phật. Thế thì không phải không thứ lớp, biết bao là bộn bề. Còn kinh này nói: 

Không cần tu các hạnh nghiệp đó, chỉ chuyên về một pháp trì danh, thoạt được nhất tâm, 

liền thấy Phật hiện trước mắt. Ðây là món độc yếu thứ hai vậy. 

3. Sanh về ba phẩm Thượng có thể dạo khắp mười phương, thừa sự chư Phật; còn 

hai phẩm Trung và Hạ không thấy dạy như thế. Chớ kinh đây nói: Trì danh được vãng 

sanh liền được mỗi sáng ra đi  cúng dường  chư  Phật  khắp mười phương rồi liền trở về 

nước kịp trong giờ ăn buổi mai. Ðây là món độc yếu thứ ba vậy. 

Người đời nghe nói hai kinh đồng một nghĩa còn sanh nghi thay, huống lại nghe 

nói kinh này độc yếu hơn càng thêm sợ hãi. Cho nên nói kinh này là pháp mà người đời 

"Nan Tín" (khó tin) và cũng nói kinh này là kinh "bất khả tư nghì công đức vậy". 



CÁC KINH 



CHÁNH VĂN: "Lại nói thông đồng trong các kinh" là ý nghĩa của kinh này 

cùng thông đồng nhau với các kinh Ðại thừa nhƣ kinh Tịnh Danh, kinh Pháp Hoa 

v.v... Song ngƣời mà đã thấy đƣợc chỗ lan rộng thông đồng nhau nhƣ thế thời mới 

biết  nghĩa  lý  kinh  này bao  trùm,  thâm  thúy,  rộng  xa,  chứ  không  nên  coi  nhƣ  các 

kinh thiển cận (Tiểu thừa) mà tự mắc tội lỗi !!  



CHÚ GIẢI: Kinh Tịnh  Danh, kinh  Pháp Hoa v.v... Kinh đây  nói: Nhứt  tâm trì 

danh đặng sanh về nước kia (Cực lạc) tức là đồng với "Tùy kỳ tâm tịnh tắc Phật độ tịnh". 

Ðây là nghĩa kinh Tịnh Danh. 

Lại kinh này nói: Nhứt tâm trì danh tức là đồng với “Dụng thân tâm niệm Phật”... 

nhẫn đến “một mình vào nhà người nhứt tâm niệm Nam mô Phật, đi khất thực không bạn 

cũng nhứt tâm niệm Phật, một tiếng niệm Nam mô Phật, đều đã thành quả Phật”. Ðây là 

nghĩa trong kinh Pháp Hoa . 

Chữ "Ðẳng"v.v... là lược dẫn các kinh, như kinh Văn Thù nói tu pháp nhứt hạnh 

tam muội, kinh Ðại Phẩm nói: "Nếu người tán tâm niệm Phật... Nhẫn đến hết khổ, được 

phước kia không hết". Ðây là nghĩa kinh Bát Nhã. 

Như kinh nói: “Trong 21 ngày cúi đầu lễ niệm danh hiệu các đức Phật trong mười 

phương”. Ðây là nghĩa kinh Viên Giác. 

Như  nói:  Năm  trăm  (500)  người  con  ông  Trưởng  giả  xưng  niệm  danh  hiệu  của 

bảy lớp (7 đời) Phật (115) bèn đặng thấy thân Phật vàng chói, liền chứng quả A La Hán. 

Ðây là nghĩa trong kinh Quán Phật tam muội . 

Như nói: “Ông Bồ Tát tu sáu phép niệm (116) mà phép niệm Phật là thứ nhứt”. 

Lại nói: “Buộc lòng niệm nghĩ nhớ Phật, vì nhờ sức nhơn duyên ấy mà đoạn được phiền 

não”. Ðây là nghĩa trong kinh Niết Bàn. 

Như Phật bảo phụ vương rằng: “Ngày nay nên niệm Phật A Di Ðà ở thế giới Cực 

Lạc Tây Phương thường cần tinh tấn, sẽ được quả Phật”. Lại nói: “Tu mười tâm để hồi 

hướng  cầu  vãng  sanh,  khi  mạng  chung  ắt  được  sanh  về  cõi  nước  Phật  kia  (Phật  A  Di 

Ðà)”. Ðây đều là nghĩa trong kinh Bảo Tích. 

Chí  như kinh  này  cũng  đồng nhau với  nghĩa Viên của kinh  Hoa Nghiêm  thì đã 

thấy ở văn trước rồi . 

Với nghĩa niệm Phật không thể kể xiết. Như trên là chỉ ngay đại ý của một bổn 

kinh  mà  nói  thế  thôi.  Nếu  bàn  rộng  về  nghĩa  kinh  thời  như  kinh  Tịnh  Danh  nói:  Nơi 

phương trượng (thất) của ông Duy Ma dung nạp cả ba mươi hai ngàn (32.000) tòa sư tử. 

Nay kinh này nói: Cõi Tịnh Ðộ đức Phật A Di Ðà, mười phương sanh về đó, nhiều như 

những hột  mưa, đều sanh trong ao thất bảo không hề  chật  hẹp;  tức là nghĩa kinh  Tịnh 

Danh. 

Trong  phẩm  Như  Lai  Thần  Lực  nói:  Ðức  Phật  Thích  Ca  cùng  các  Hóa  Phật  ở 

mười phương đồng hiện ra tướng lưỡi rộng dài cho đến cõi trời Phạm Thiên vì để khen 

ngợi  kinh  Pháp  Hoa.  Kinh  này  nói:  Chư  Phật  ở  sáu  phương  đều  hiện  tướng  lưỡi  khen 

ngợi đức Phật A Di Ðà cũng lại như thế, tức là nghĩa kinh Pháp Hoa. Lược dẫn một phần 

ít đồng với các kinh Ðại thừa, còn bao nhiêu nữa sợ nhiều không dẫn nói. 

Lại luận Khởi Tín trong phần nhân duyên, lời Sớ nói: “Bực Thập Tín sơ tâm có 

bốn  món  cơ:  Dùng  sự  lễ  bái  sám  hối  để  diệt  tội  giúp  cho  bực  sơ  cơ  (Thiên  nhơn  cơ). 

Dùng tu tập pháp chỉ quán để giúp cho bậc trung cơ (Thinh Văn cơ và Duyên Giác cơ). 

Dùng pháp cầu sanh Tịnh Ðộ để giúp cho bậc thượng cơ (Bồ Tát cơ). Cơ đầu là những 

chúng sanh nhiều nghiệp chướng. Cơ bậc trung là phàm phu, nhị thừa”. Thế thì biết pháp 

môn Tịnh Ðộ là pháp tu của bậc Ðại Thừa Bồ Tát. Nghĩa lý bao trùm tổng kết văn trên. 

Chữ "Tội lỗi" là những người khinh chê kinh này, tức là khinh chê các kinh Ðại Thừa 

mắc tội vô lượng. 

---o0o--- 

 Quyển 1 C 

SỞ BI GIAI PHẨM (phân ra làm hai phần) 

1. Liệu giản (So chọn) 

2. Tổng thâu (Tóm thâu) 



1. LIỆU GIẢN 



CHÁNH  VĂN:  Ðã  biết  kinh  Di  Ðà  đây  văn  dón,  nghĩa  đủ,  lời  gần,  ý  xa. 

Nhƣng chƣa rõ nó sẽ giúp cho căn khí nào và có bao nhiêu từng bậc?  

Trƣớc nói về cách (Liệu Giản) là so chọn để phân biệt, thì ban đầu (kế sau là 

giai cấp) là ba hạng ngƣời không phải căn khí: 1. Ngƣời vô tín; 2. Ngƣời vô nguyện; 

3. Ngƣời vô hạnh; trái lại, đều là ngƣời có căn khí (căn cơ).  



CHÚ GIẢI: Trước nói căn khí có phải, có quấy. Sau phân biệt giai cấp, có thắng 

(hơn), có liệt (thua), cốt yếu là muốn cho chúng sanh biết, đặng buông quấy, theo phải, 

bỏ liệt, dùng thắng. 

Tín   là tin rằng chúng sanh với  Phật  không hai; chúng sanh niệm Phật  chắc đặng 

vãng sanh, rốt ráo thành Phật. Như trong kinh đã nói: "Các ngươi đều phải tin theo lời 

ta". Phải vậy! 

Nguyện là vì tin đây không phải chỉ tin suông. Mà phải như con nhớ mẹ, nhìn theo 

trìu mến, quyết muốn vãng sanh như trong kinh đã nói: "Nên phải phát nguyện, nguyện 

sanh về quốc độ kia". Thật thế! 

Hạnh  là  vì  nguyện  không  phải  chỉ  nguyện  suông,  cần  phải  thường  hành  tinh  tấn, 

mỗi niệm nối nhau không gián đoạn. Như trong kinh đã nói:  "Phải chấp trì danh hiệu để 

niệm cho được nhứt tâm bất loạn". Thật vậy. 

Ba  việc  nầy  gọi  là  "ba  món  tư  lương";  tư  lương  chẳng  đủ,  không  mong  gì  đi  tới 

trước. Lại nữa ba món này như cái đỉnh có ba chơn. Hoặc đều không, hoặc có một thiếu 

hai; hoặc có hai thiếu một, đều không thể đứng vững được. 

Lại dùng lời dụ để rõ: Ví như với năm giống lúa, người không tin là không tin ngay 

nơi hột giống lúa nầy, là bây giờ trồng bón giống đây, chắc sau đặng thành lúa. 

Người có tín mà không nguyện: Tuy có biết giống tốt mà không có tâm mong cầu 

gì đến lúa. Người có nguyện mà không hạnh: Tuy có mong cho được lúa, mà không cần 

mẫn cày cấy. Với ba món này, hoặc toàn không, hay lẫn thiếu một hoặc hai; xét theo văn 

nói trên, nên biết (là không được). 

Ba hạng người này, đều tỷ dụ như món đồ hư bể, không đựng được pháp vị cam lồ 

nên gọi là Phi Khí. 

Lại nữa, người đời tuy làm các việc từ thiện, nhưng đối với cõi Phật kia, họ không 

có Tín, Hạnh, Nguyện, cũng gọi là hạng người Phi Khí. Mặc dầu người có tội lỗi, nhưng 

đối với cõi Phật kia có đủ Tín, Hạnh, Nguyện cũng gọi là người phải căn khí. 

Với câu "Trái lại đều là căn khí", như văn sau sẽ nói rõ. 



CHÁNH VĂN:  Trong những món đồ phải căn khí lại còn tùy mỗi căn cơ mà 

có ra từ "Bối" từ "Phẩm" thành ba, thành chín; chín lại nhơn chín; ba lại nhơn ba, 

phân tích nhiều lần từ ngành ra nữa thì phải nhiều đến vô lƣợng.  Nhƣ trong  hai bộ 

nói rõ.  



CHÚ  GIẢI:   Tiếp  theo  nói  về  giai  cấp.  "Bối"  là  trong  kinh  Ðại  Bổn  nói  ba  bối. 

Phẩm là trong Quán kinh nói chín phẩm. Cho nên nói là ba, là chín. 

Trong ba "bối", mỗi "bối" có ba thì thành ra chín "bối". 

Trong chín phẩm, lại mỗi phẩm có chín thì thành tám mươi mốt (81) phẩm. Bối đã 

không cùng. Phẩm cũng không tột thì thành ra trăm nghìn vạn ức "Bối" và "Phẩm", cho 

nên nói: “Cũng đến vô lượng”. 

Ðối với cái lẽ:  Ðều gọi tu niệm Phật, đồng được vãng sanh. Sở dĩ có phân ra nhiều 

Bối, Phẩm như vậy là do giữa giới tu niệm có sự, có lý, công hành trì hoặc trễ hoặc siêng, 

thành thử tùy theo nhơn nào thì kết quả nấy, nên với ngôi bực nó phải sai khác. Cho nên 

kinh Niết Bàn nói: “Cũng một pháp thập nhị nhơn duyên từng không hai pháp, nhưng mà 

người  bậc  hạ  trí  quán  tu  thì  được  đạo  quả  Thinh  Văn.  Người  bậc  trung  trí  quán  tu  thì 

được đạo quả Duyên Giác; người bậc thượng trí quán tu thì được đạo quả Bồ Tát.  Người 

bậc thượng thượng trí quán tu thì được đạo quả Phật”. 

Cũng như câu: “Ðồng một thức ăn trong một bát, chư thiên thọ dụng có ngon dở 

khác nhau; cùng một dòng sông, 3 thú lội qua có sâu cạn không đồng” (117) đâu có dối 

được. 

Vả lại ta tự phụ là người lợi căn (sáng suốt), nghe nói pháp niệm Phật, hoặc đem 

lòng khinh dễ, đâu biết Bối và Phẩm có cao có thấp là cốt ở nơi người mà thôi. Nếu quyết 

không niệm Phật thì phần ngu dốt để lại cho người vậy. Còn kẻ hiếu kỳ ỷ giỏi, xin bình 

tâm suy nghĩ lại!! 



2.  TỔNG THÂU 



CHÁNH  VĂN:  Tổng  thâu  là  cứ  niệm  danh  hiệu  Phật  ắt  đƣợc  vãng  sanh  về 

nƣớc kia: Thì  ra hoặc cao, thấp, hoặc thánh, phàm; cho đến hoặc tin, nghi, khen, 

chê, miễn biết có đức Phật kia là thành đƣợc thiện căn rồi, dù lâu đến nhiều kiếp, 

nhiều đời, đều nhờ đó sẽ đƣợc giải thoát.  



CHÚ  GIẢI:  “Hoặc  cao,  hoặc  thấp”  là  do  sanh  phẩm  thượng  liền  được  quả  Phật, 

còn sanh ở phẩm hạ, phước cũng hơn cung trời (118). 

Thế thì phẩm vị tuy khác, nhưng cũng đều được bậc bất thối cả. 

“Hoặc  Thánh,  hoặc  phàm”  là  dù  hạng  phàm  phu  đủ  điều  ràng  buộc  (119)  nhưng 

miễn được vãng sanh thời đồng ngôi với các vị Bồ Tát cu hội một nơi rồi, thế nào cũng sẽ 

thành quả Thánh. Ðây là nói theo lối thuận. 

Dưới đây nói tin, nghi, khen, chê gồm cả thuận và nghịch không một hạng nào mà 

chẳng được lợi ích. 

Hỏi: Người tin, người khen được như thế là phải, còn người nghi, người chê vì sao 

cũng nói có căn lành? 

Ðáp: Ông Thường Bất Khinh Bồ Tát thọ ký cho mỗi người được làm Phật. Người 

nghi không tin đến nỗi đánh mắng ông, nhơn đó chúng bị đọa vào địa ngục. Từ trong địa 

ngục  ra rồi, rốt cuộc  cũng được thành đạo. Ðây đâu chẳng phải  đánh,  mắng là từ nghi 

sanh ra? Nghi từ biết sanh ra? Biết từ nghe sanh ra? Vì nghe biết có Phật rồi mới sanh 

nghi. Nếu không nghe biết thì nghi từ đâu mà có? Nhơn vì nghe biết thì một chữ Phật, đã 

chứa trong tạng thức, như gieo giống xuống đất bỗng gặp mưa, sương thấm nhuần sẽ có 

ngày nứt mầm, mọc mộng. Người chê Phật cũng nghĩa như thế. Nên nói hễ biết có Phật 

đều thành thiện căn, rồi rốt cuộc cũng được giải thoát; nếu không nghe, không biết thì 

không thành hột giống lành. 



NĂNG THUYÊN THỂ TÁNH (Phân ra làm bốn phần) 

                             1.  Tuỳ tƣớng: Theo tƣớng văn tự....  

                             2.  Duy thức: Chỉ có thức biến...  

                             3.  Qui tánh: Ðều về tự tánh...  

                             4.  Vô ngại: Sự lý vô ngại...  



1.  TÙY TƢỚNG 



CHÁNH  VĂN: Ðã biết kinh Di Ðà này trùm khắp các  cơ, nhƣng chƣa rõ lý 

năng thuyên lấy gì làm thể tánh? Y theo xƣa lần lƣợt chia ra làm mƣời môn. Xét tận 

gốc, tóm lại thành bốn môn. Trƣớc nói Tùy tƣớng, trong ấy lại chia ra làm hai: 

                   1.  Thinh, Danh, Cú, Văn.  

                   2.  Nghĩa sở thuyên 

          Do vì văn với nghĩa đều thuộc về tƣớng văn tự.  



CHÚ  GIẢI:  Lần  lượt  chia  ra  mười  môn  (121)  rõ  thấy  trong  lời  Huyền  Ðàm  của 

kinh Hoa Nghiêm. Ngài KHUÊ PHONG đối trong ấy tóm ghép lại làm thành bốn môn: 

1. Thinh, Danh, Cú, Văn, là cứ theo kinh giáo Ðại thừa, Tiểu thừa, hoặc 

có kinh dùng Thinh làm giáo thể; hoặc có kinh dùng Danh, Cú và Văn thân để 

làm giáo thể.  Nay theo Ngài Thanh Lương đại sư dùng hết bốn món. Lấy 

Thinh làm giáo thể; Danh là thứ lớp, hàng ngũ để giải tự tánh của pháp; Cú là 

thứ lớp sắp đặt để giải sự sai biệt của pháp; Văn là thứ liên hợp, kết làm chỗ 

nương cho hai món trên. Danh, Cú, Văn ba món đây tráo trở cho tiếng nói hình 

dung tỏ rõ ra. Bởi chỉ có một Thinh thì không thể giải rõ nghĩa được; còn riêng 

Danh, Cú, Văn thì không có tự thể; cho nên gồm cả bốn món nầy mới đủ làm 

giáo thể, do gồm cả giả, thật, thể, dụng giúp nhau vậy. 

2. Nghĩa sở thuyên là:  Thinh, Danh, Cú, Văn bốn món này nếu không có nghĩa gì 

để làm chỗ sở thuyên (bị nói) thì đồng như thiên vận (122) suông, chớ không có ý vị chi 

cả. Còn nếu chỉ có nghĩa suông mà không có văn tự thời lý mầu do đâu để được hiển bày. 

Bởi thế cho nên văn tự  tùy theo nghĩa, nghĩa tùy  theo văn tự. Văn nghĩa lẫn  giúp  mới 

thành giáo thể. 

Vì vậy cho nên kinh này từ câu "Như thị ngã văn" đến câu "Tác lễ nhi thối", đó là 

cái thể của Thinh, Danh, Cú, Văn mà trong đây nói những y báo, chánh báo, tín, nguyện, 

vãng sanh v.v... là những nghĩa sở thuyên vậy.  Dùng cả hai món này (văn nghĩa) nương 

lẫn nhau để làm giáo thể. 



CHÁNH  VĂN:   Lại  nếu cứ mỗi  pháp để hiển  nghĩa  thì  không một pháp nào 

không phải là Phật sự, nhƣ cơm thơm, hào quang v.v... Nên biết mỗi pháp đều làm 

giáo thể đƣợc cả.  



CHÚ GIẢI:  Pháp hay hiển nghĩa thì mỗi pháp tự bày, chẳng đợi văn tự. Như kinh 

Hoa  Nghiêm  nói  đài  mây,  lưới  báu,  mao  khổng  (lỗ  chơn  lông)  hào  quang  đều  có  thể 

thuyết pháp cả.  Kinh Tịnh Danh nói có thế giới Phật dùng cơm thơm làm Phật sự (123), 

có thế giới Phật dùng hào quang làm phật sự, cho đến một sắc, một cử, một động, không 

có một pháp nào mà không phải Phật sự v.v... Nay kinh Di Ðà này thì nước, chim, cây, 

rừng, đều diễn tiếng pháp (pháp âm) vi diệu. Thế thì tùy lấy một pháp mà dùng cũng đều 

thành giáo thể cả. 



2.  DUY THỨC 



CHÁNH VĂN:  Duy thức là văn đây, nghĩa đây đều do thức biến hiện mà có 

bổn ảnh cả bốn câu.  



CHÚ GIẢI:  Bốn câu là:  

1. Duy có bổn chất, không có ảnh tượng (124) tức là Tiểu thừa giáo. Vì hàng Tiểu 

thừa không biết giáo pháp đều do thức biến hiện nên nhận rằng đức Như Lai có thuyết 

pháp. 

2. Cũng bổn chất,  cũng ảnh tượng, tức là Thỉ  giáo. Vì do đức Phật  tự diễn giảng 

nào văn, nào nghĩa đều từ nơi Diệu Quán Sát trí (125) của tịnh thức thứ sáu hiện ra gọi là 

"bổn chất giáo” (126). Người nghe thì từ trên thức biến ra nghĩa, gọi là "ảnh tượng giáo" 

(127). Vì chư Phật và chúng sanh lẫn nhau làm tăng thượng duyên (128). 

3. Chỉ có ảnh tượng, không có bổn chất, tức là Chung giáo. Vì lìa tâm chúng sanh, 

thì không có Phật, duy dùng lòng đại bi, đại trí làm tăng thượng duyên, khiến trong tâm 

chúng sanh căn cơ đã thuần thục kia, hiện ra Phật thuyết pháp. Thế nên Phật giáo toàn là 

ảnh tượng trong tâm chúng sanh. 

4.  Không  phải  bổn  chất,  không  phải  ảnh  tượng,  tức  là  Ðốn  giáo.   Chẳng  những 

ngoài tâm không Phật, mà ảnh tượng trong tâm chúng sanh cũng không; do vì chơn tánh 

vốn dứt hẳn văn tự, ngôn thuyết, tức là giáo mà không có giáo. Như câu: “Tôn giả (Tu Bồ 

Ðề),  không  thuyết  pháp;  tôi  (Ðế  Thích)  cũng  không  nghe”  (129).  Kẻ  thuyết  và  người 

nghe đều không, chỉ có duy thức mà thôi.  Nên lấy thức làm giáo thể vậy. 

Nay kinh này căn cứ theo hai giáo Chung và Ðốn thì trong tâm chúng sanh ưa xuất 

ly  cõi  khổ,  tự  trong  tâm  thấy  có  Phật  giảng  thuyết  nào  y  báo,  chánh  báo,  tín,  nguyện, 

vãng sanh, Cực Lạc mà kỳ thuật không thuyết, không nghe, nên dùng thức làm giáo thể. 





3.  QUI TÁNH 



CHÁNH  VĂN:   Qui  tánh  là  trƣớc  lấy  môn  cảnh  nơi  sở  biến  để  qui  về  tám 

thức nơi năng biến. Nay đem tám thức sở hiện qui về nhứt tâm năng hiện. Thế là lấy 

tánh làm giáo thể.  



CHÚ GIẢI: Nhứt tâm là gì? Tức là tự thể Chơn Như. Vậy từ Chơn Như đây lưu 

xuất  ra  các  giáo  pháp  nên  hội  các  tướng  về  một  tánh  (Chơn  Như).  Thời  chỗ  gọi  rằng: 

Phần Trùng Tụng vẫn Chơn Như, phần Thọ Ký cũng Chơn Như, luôn 12 phần giáo tất cả 

đều Chơn Như. Sắp về trên lần lựa xét tầm giáo lý chơn thật, rốt ráo tột đến nơi đây. Ví 

như cảnh vật không lìa chiêm bao, chiêm bao không lìa người ngủ. 

Lời Sớ kinh Viên Giác nói: “Chúng sanh và giáo pháp vốn không. Tất cả duy có 

thức biến; thức lại như huyễn thuật, như mộng mị, chỉ là nhứt tâm”.  Thế là dùng tự tâm 

làm giáo thể. 

Nay kinh này, Y, Chánh, Nguyện cả các pháp, nào văn, nào nghĩa rốt ráo đều về lý 

"Nhứt Tâm Chơn Như". Cho nên bực cổ đức nói: “Các kinh đại thừa đều dùng một "Thật 

Tướng" để ấn chứng làm giáo thể của kinh”.  Kinh này dùng "nhứt tâm bất loạn" tức là 

Thật Tướng tức là Chơn Như. Thế thì hiệp lại hai môn (Tùy Tướng, Duy Thức) trước lại 

hội qui về Nhứt Tâm để làm giáo thể. 



4.  VÔ NGẠI 



CHÁNH  VĂN:  Vô  ngại  là  Tâm,  Cảnh,  Sự,  Lý  vốn  tự  thông  suốt  lẫn  nhau. 

Cảnh và Sự gọi là Tùy Tƣớng. Tâm là Duy Thức. Lý là qui tánh, đều giao triệt với 


nhau. 

CHÚ GIẢI:  “Giao triệt” là do một tâm vẫn có; hai môn là sanh diệt và Chơn Như, 

vì Chơn Như tức là sanh diệt, cho nên Lý nó không ngại gì với Sự, cảnh và tâm sanh diệt 

tức là Chơn Như, cho nên Sự, Tâm và Cảnh không ngại gì với Lý. 

Nay kinh  nầy nói  Tâm  tức là Ðộ, thời  vẫn một niệm vô vi  mà không ngại  gì  với 

Ao, Lầu, Chim, Cây khắp bày, bủa giăng, hễ chúng sanh tin ưa, tùy nguyện vãng sanh. 

Ðộ tức là Tâm thì đủ cả thất bảo trang nghiêm mà cũng không ngại với toàn thể không 

tịch (vắng lặng), chẳng dính mắc một mảy trần, thật không có chúng sanh, sanh về nước 

kia. Thế là dùng cả tâm, cảnh, sự, lý dung nhiếp lẫn nhau làm giáo thể. 



TÔNG THÚ CHỈ QUI (phân ra làm ba phần): 

                             1.  Tổng trần (Chung bày tông thú) 

                             2.  Dị giải (Giải riêng tông thú) 

                             3.  Chánh ý (Chính tông thú kinh nầy) 



1.  TỔNG TRẦN 



CHÁNH VĂN: Ðã biết kinh đây về cái thể Năng Thuyên của nó bao trùm nhƣ 

thế, nhƣng chƣa biết chỗ tông thú của kinh nhƣ thế nào?  Luận rằng: Chỗ trọng của 

lời nói gọi là tông, chỗ qui về nơi tông gọi là thú, nhƣng có Thông (chung) và Biệt 

(riêng). Luận về Thông thời Phật giáo lấy chữ nhơn duyên làm Tông.  Biệt, thời y 

theo xƣa chia ra mƣời môn (130): 1. Từ môn "Ngã pháp cu hữu" đến môn thứ mƣời 

là "Viên dung cụ đức". Sau lại sau; trƣớc; thứ lớp có cao và thấp, cho nên kinh nào 

cũng đều có Tông và Thú.  



CHÚ GIẢI: “Trọng” là chuộng. Vì thánh nhơn lập giáo lời lẽ trong một bộ kinh, 

chuộng  trọng  về  chỗ  nào  thì  chỗ  chuộng  trọng  ấy  là  Tông.  Qui  là  đến,  đến  chỗ  lập  ra 

Tông (lập trường) đây để cầu việc gì? Xét chỗ về đến của Tông gọi là Thú. 

Nhơn duyên là lựa khác với không nhơn và tà nhơn. Giáo pháp của đức Phật nói ra 

trong 49 năm  không ngoài  hai chữ “nhơn duyên”. Như nói:  “Vì nhơn duyên nên sanh 

diệt;  vì  nhơn duyên nên tức không, vì  nhơn duyên nên tức  giả, vì  nhơn duyên nên tức 

trung”. Vậy biết với tông chỉ của Phật giáo duy có hai chữ “nhơn duyên” đã bao gồm hết 

cả nên gọi là Thông (phần chung). 

Mười môn là: 

1. Tông "Ngã pháp cu hữu". Trong chấp có ngã ngoài chấp có pháp (131) gọi là 

tông của ngoại đạo nương theo Phật Pháp (132). 

2.  Tông "pháp có, ngã không" thời khác với ngoại đạo, tức là tông của Tiểu thừa. 

Do đây từ trước đến sau; từ thấp đến cao, nhẫn đến tôn thứ mười là  "viên dung cụ 

đức". Mười môn phân biệt rõ đủ trong lời Huyền Ðàm kinh Hoa Nghiêm. Nếu tóm lại 

thời thành năm môn, song không ngoài những Tông: Hữu, Vô, Pháp Tướng, Pháp Tánh 

và Viên Dung. 

Nay kinh nầy tôn trọng về Pháp. Do  y báo, chánh báo, tín, nguyện, vãng sanh về 

Tịnh Ðộ v.v... đều qui về Lý Nhứt Tâm. Vì nhứt tâm bất loạn tức là pháp tánh. 



DỊ GIẢI 



CHÁNH VĂN:  Kinh Di Ðà đây xƣa có nhiều nhà giải; có nhà nói dùng Tín, 

Nguyện làm Tông; có nhà nói vƣợt khỏi ba cõi, hai món đều thanh tịnh làm Tông, 

khiến cho chúng sanh đặng quả vị "bất thối chuyển" là Thú.  

          

CHÚ GIẢI:  Tín, Nguyện làm Tông là các nhà giải phần nhiều đồng ý với nghĩa 

đây. Do vì trong kinh thường nói:  "Nếu có người tin, nên phải phát nguyện, nguyện sanh 

về cõi nước kia". 

Hai món thanh tịnh là gì? Như trong luận nói: “Cực Lạc thế giới, y, chánh hai báo 

(133) thanh tịnh trang nghiêm, chẳng phải y, chánh hai báo trong ba cõi nầy bì kịp” nên 

lấy hai món thanh tịnh đây làm Tông, mà cốt  yếu chỗ về của nó là vì khiến cho chúng 

sanh sanh về cõi nước Cực Lạc thanh tịnh kia. Sanh về nước kia rồi liền đặng quả vị Bất 

thối chuyển. Lấy đây làm Thú. 



CHÁNH Ý (phân ra làm hai phần): 

1.  Tổng cử: Tông thú chung của kinh nầy 

                   2.  Biệt minh: Tông thú riêng của kinh nầy 



TỔNG CỬ 



CHÁNH VĂN: Kinh đây trọng về Pháp Tánh, với trong Pháp Tánh lại chia có 

Tổng và Biệt, gồm hiệp chung lại thì là "Y chánh thanh tịnh” và “Tín, Nguyện vãng 

sanh" lấy đó làm Tông Thú.  



CHÚ  GIẢI:  Dùng  cả  hai  thuyết  trước,  hiệp  lại  thuyết  sau  để  nói  đó,  chung  làm 

Tông Thú vì thuyết trước không gồm y báo, chánh báo, thuyết sau chưa rõ Tín, Nguyện, 

nên phải hiệp chung lại mới khỏi thiếu sót. Bởi vì do cả y, chánh, tín, nguyện, gồm giúp 

lẫn nhau mới được vãng sanh mà cũng không ngoài một cái tự tâm. 

Chung làm Tông Thú là gì? 

So  theo  như  kinh  Hoa  Nghiêm  vì  kinh  kia  cũng  gồm  chung  cả  các  thuyết  "nhơn 

quả, duyên khởi" và "Thật lý pháp giới", lấy đó làm Tông và Thú. Nếu muốn phân ra thì 

câu trên làm Tông, câu dưới làm Thú; nghĩa cũng tự rõ. Bằng muốn thêm thì kinh Hoa 

Nghiêm kia thêm câu "bất tư nghì", kinh Di Ðà đây cũng thế. 



BIỆT MINH 



CHÁNH VĂN: Lại phân biệt mà nói, thì thành năm pháp đối: 

                   1.  Giáo nghĩa;  2.  Sự lý;  3.  Cảnh hạnh;  4.  Hạnh tịch;  5.  Tịch dụng.  

          Dùng làm Tông và Thú, (mỗi một đối là một tông thú, cả 5 đối là 5 tông thú).  



CHÚ GIẢI: Một: "Giáo nghĩa một pháp đối" là sao? Là dùng Giáo làm Tông, để 

cho rõ Nghĩa làm Thú. Nói cái giáo tôn trọng pháp niệm Phật vãng sanh đây, ý đó ra sao? 

Chính là vì muốn cho chúng sanh hiểu rõ lời nói trong kinh đây là, y báo, chánh báo của 

Phật A Di Ðà rất thanh tịnh trang nghiêm, đặng sanh lòng tin niệm Phật và phát nguyện 

sẽ được sanh về nước kia. Trong kinh giáo có nghĩa như thế, đó là Thú; chớ không phải 

chỉ là ngôn ngữ văn tự suông mà thôi. 

Hai: "Sự lý một pháp đối" là gì? Là dùng Sự làm Tông, khiến người ngộ Lý làm 

Thú.  Nương nơi văn trên lời nói dạy trong một bộ kinh đều ước về nghĩa sở thuyên, mà 

trong nghĩa ấy lại có sự và lý. Rằng tôn trọng những sự  y báo, chánh báo, tín, nguyện 

v.v... ý đó ra sao? Chính là muốn rõ bày trong sự có đủ lời chí lý, đó là Thú; chớ không 

phải chỉ nói những tích sự duyên suông mà thôi. 

Ba: "Cảnh và Hạnh một pháp đối" là gì? Dùng Cảnh làm Tông, khiến ra Hạnh làm 

Thú. Cảnh tức là  Lý sở  quán, đối  với  trí năng quán nên gọi  là cảnh. Nói  "tôn  trọng lý 

đây", ý đó ra sao?  Ðã biết tự tánh sẵn có Phật Di Ðà, nơi tâm vốn có cõi Tịnh độ, chính 

muốn tức nơi đó dùng làm chơn cảnh mà khởi ra quán hạnh, chấp trì danh hiệu để niệm 

đến nhứt tâm bất loạn, đó là Thú; chớ không phải chỉ thông hiểu suông lý đấy mà thôi. 

Bốn: "Hạnh Tịch một pháp đối" là gì? Dùng hạnh làm Tông, khiến đến chỗ không 

tịch làm Thú. Nay tôn trọng pháp niệm Phật và quán hạnh đây ý nó ra sao? Bởi do tâm 

thể ta tuy vắng lặng, nhưng huân tập thói nhiễm ô nhiều đời, nên nay hễ chạm cảnh thì 

sanh tình, nếu không tu quán hạnh thì dầu miễn cưỡng, dằn ép vọng tâm, rốt cuộc không 

phải là đắc pháp định huệ bình đẳng (134). Nay y pháp chánh quán và chấp trì danh hiệu, 

đến chỗ nhứt tâm thời trở lại cái bản thể Không Tịch; đó là Thú; chớ chẳng những làm 

cái vọng kế có tạo tác mà thôi. 

Năm: "Tịch Dụng một pháp đối" là gì? Dùng bản thể Không Tịch làm Tông, khiến 

sanh trí diệu dụng làm Thú. Nói tôn trọng cái thể vắng lặng đây, ý nó ra sao? Bởi vì vọng 

tưởng chấp trước không do đâu được giải thoát, nay chuộng cái vắng thì vọng hết, tâm 

qui nhứt, tịch tịnh đến cùng tột, tâm thể sáng suốt.  Dụ như bụi hết, gương sáng, hình ảnh 

nào mà không chiếu hiện?  Chỗ gọi rằng: Ðã sanh về nước kia, chứng đặng vô sanh nhẫn, 

rồi  trở  vào  đường  sanh  tử,  dùng  vô  số  phương  tiện,  làm  Phật  sự  lớn  lao  diệu  dụng  độ 

thoát chúng sanh rất nhiều đó là Thú, chớ không phải chỉ đắm chấp nơi chỗ vắng lặng 

suông mà thôi. 

Như vậy mười môn lần lựa sanh khởi làm Tông và Thú. 

BỘ LOẠI SAI BIỆT (phân ra làm ba phần) 

1.  Minh bộ (Ðồng bộ với kinh nầy) 

          2.  Minh loại (Ðồng loại với kinh nầy) 

          3.  Phi bộ phi loại (chẳng phải bộ loại nhƣng cũng niệm Phật) 



1.  MINH BỘ 



CHÁNH VĂN:  Ðã biết kinh Di Ðà đây, Tông Thú rộng sâu, nhƣng chƣa biết 

đồng với bộ nào, loại nào và có mấy thứ? Trƣớc nói rõ về bộ.  Bộ có hai thứ: 

          1.  Ðại bổn;  2.  Kinh Di Ðà này.  



CHÚ GIẢI: Bộ là các bổn đồng qui về một bộ, mà văn nghĩa có rộng và hẹp. Rộng 

là kinh Ðại Bổn, hẹp là kinh đây (Di Ðà). 

Ðại bổn có sáu tên: 

1.  Vô  Lượng  Bình  Ðẳng  Thanh  Tịnh  Giác  kinh;  đời  Hậu  Hớn,  ngài  Chi  Lâu  Ca 

Sấm dịch (135). 

2. Vô Lượng Thọ kinh; đời Tào Ngụy, ngài Khương Tăng Khải dịch. 

3. A Di Ðà kinh đồng một tên với kinh đây; đời Ngô, ngài Chi Khiêm dịch. 

4. Vô Lượng Thọ Trang nghiêm kinh; đời Tống, ngài Pháp Hiền dịch. 

5. Rút trong kinh Bảo Tích, quyển thứ 18, tên là Vô Lượng Thọ Như Lai Hội; đời 

Ðường, ngài Bồ Ðề Lưu Chí dịch. 

6.  Tên  Phật  Thuyết  Ðại  A  Di  Ðà  kinh;  đời  Tống,  huyện  Long  Thơ,  cư  sĩ  Vương 

Nhựt Hưu, tóm rút của bốn nhà dịch trước, so sánh làm một bộ, duy trừ bộ Bảo Tích, ông 

chưa kịp xem. 

Song năm nhà dịch trên, lẫn nhau có khác và đồng, như: đời Hán, đời Ngô hai nhà 

dịch ấy, với 48 lời nguyện, chỉ còn phân nửa là 24 thôi, còn bao nhiêu lời văn đại đồng, 

tiểu dị (phần lớn đồng nhau, chỉ khác là phần nhỏ). 

Ông Vương Nhựt Hưu chung lấy văn của năm nhà dịch, so sánh lấy chỗ giản dị và 

rõ  ràng,  lưu  thông  đời  nay,  lợi  ích  rất  lớn.  Nhưng  ông  không  theo  bản  chữ  Phạm,  chỉ 

châm chước theo văn Tàu nên chưa đúng phép dịch.  Phải chi ông dùng bản chữ Phạm để 

dịch lại thì thành sáu nhà dịch, không ai phê bình được. Vì thế, nên ông không nói dịch 

mà chỉ nói giảo chánh thôi. Lại trong đó có chỗ bỏ chỗ dùng, ông theo văn xưa, nhưng 

cũng có chỗ lấy chưa hết. 

Như ba bực vãng sanh, theo bản dịch đời nhà Ngụy, đều nói "Phát Bồ Ðề tâm" mà 

Ông Vương Nhựt Hưu chỉ nói bậc trung mới phát Bồ Ðề tâm, bực hạ không phát, bậc 

thượng hoàn toàn không nói  đến. Thế thì trên dưới mất thứ lớp. Vả lại trong văn, nói: 

“Người  có  nhiều  thiện  căn  là  hoàn  toàn  chỉ  cho  người  phát  tâm  Bồ  Ðề”.  Ba  bực  tuy 

không đồng, nhưng vẫn đồng một điều là có phát tâm ấy, làm điểm chính của sự vãng 

sanh, thế mà ông lại bỏ đi, nên nói ông có chỗ lấy chưa hết. 

Song nay giải lời Sớ Sao kinh này, với chỗ viện dẫn, về nghĩa thì gồm thâu cả năm 

nhà dịch, về lời lẽ thời phần nhiều theo văn của ông Vương Nhựt Hưu, bởi vì bản dịch 

của ông ấn hành được lưu thông, người đời thường dùng, ai ai cũng quen thấy. Còn năm 

bản kia chỉ rút chút ít, phần đại khái thì lấy kinh Ðại Bổn làm mục tiêu. Nên với cả sáu 

món trên, đều gọi là ÐạI Bổn, kinh Di Ðà đây kêu là Tiểu Bổn. Dù văn có nhiều và ít, 

chớ nghĩa không hơn không kém, nên cho thuộc về đồng bộ. 



2.  MINH LOẠI 



CHÁNH  VĂN:   Minh  loại  là  gì?   Nó  có  ba  thứ:  1.  Quán  kinh;  2.   Cổ  Âm 

Vƣơng kinh;  3. Hậu Xuất A Di Ðà Kệ kinh.  



CHÚ GIẢI: Loại là gì? Loại nghĩa là không đồng bộ, nhưng đồng một loại. Thí dụ 

như anh em chú bác, tuy không đồng một cha mẹ, mà đồng một ông nội, bà nội, cũng gọi 

là anh em ngang vai, anh em ngang hàng, nên nói là đồng loại. 

Quán Kinh là gì? Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói đủ 16 pháp diệu quán và nhứt 

tâm tam quán, rõ như lời Sớ Sao của bổn kinh ấy nói. 

Khi Phật ở tại Chiêm Ba Ðại Thành, nơi ao Dà Dà Linh, cùng với 100 thầy Bí Sô 

nói kinh Cổ Âm Vương. Trong kinh ấy nói: “Nếu có bốn chúng thọ trì danh hiệu của Phật 

A Di Ðà, đến khi mạng chung, sẽ được Phật và Thánh chúng tiếp dẫn vãng sanh” v.v... 

Kinh  Hậu  xuất  Kệ  là  kinh  gì?  Kinh  nầy  từ  đầu  chí  cuối,  chỉ  toàn  là  nói  bằng  kệ 

(136) nên gọi là bộ Dà Ðà. Trong bộ ấy nói: "Người phát nguyện dụ như chư Phật"; mà 

với 48 lời thệ nguyện, chỉ còn phân nửa là 24 lời nguyện, cũng đồng với hai nhà dịch đời 

Ngô, đời Hớn. Nhưng 48 lời nguyện từ xưa đến nay tuyên truyền đã lâu; 24 lời nguyện ấy 

hoặc là bản chữ Phạm đứt, thiếu cũng chưa biết chừng? 

Có người  hỏi: “Kinh cổ Âm Vương cũng  nói  trì danh, vì  sao không đồng bộ với 

kinh nầy?” 

Ðáp: Do vì lời chú kinh kia tuy cũng có nói pháp trì danh, nhưng mà trọng về pháp 

trì chú hơn. 



3. Phi Bộ Phi Loại 



CHÁNH VĂN: Xét, rõ "phi bộ phi loại" là những bổn kinh không phải đồng 

bộ và đồng loại, nhƣng cũng nói kèm về pháp môn Tịnh Ðộ nhƣ kinh Hoa Nghiêm, 

kinh Pháp Hoa và Luận Khởi Tín v.v... Lại dầu không phải bộ loại, nhƣng mà trong 

ấy cũng nói về pháp chuyên trì danh hiệu nhƣ kinh Văn Thù Bát Nhã.  



Chú Giải: "Cũng có nói kèm" là gì? Ngoài những kinh đồng bộ đồng loại ra, còn 

có những kinh tuy không chuyên nói về pháp môn Tịnh Ðộ, nhưng trong ấy cũng có nói 

đến lời khuyến tán vãng sanh Tịnh Ðộ, như kinh Hoa Nghiêm phẩm Hạnh Nguyện đã nói 

mười lời đại nguyện lớn và rốt sau lại nói cũng do mười nguyện chúa ấy, để dẫn dắt về 

nước Cực Lạc  ấy vậy. 

Trong kinh Pháp Hoa nói: "Người nào tụng kinh này (Pháp Hoa) khi mạng chung 

(chết) sẽ được sanh về thế giới Cực Lạc của Phật A Di Ðà". Thật vậy, về Luận Khởi Tín, 

như trong khoa Giáo Khởi trước đã nói, hai chữ vân vân (v.v..) là: Như kinh Quán Phật 

tam  muội,  kinh  Thập  Trụ  về  đoạn  kết  và  các  kinh  đều  có  nói  đến  pháp  môn  Tịnh  Ðộ 

trùng trùng không phải một như lời tạp dẫn trong văn sau sẽ rõ. Với kinh Văn Thù Bát 

Nhã, cũng sẽ nói rõ trong văn "chấp trì danh hiệu" sau. 



Dịch Thích Tụng Trì  (phân ra làm 5 phần) 

1.  Minh dịch (nói việc phiên dịch) 

2.  Minh thích (nói việc giải thích) 

3.  Minh tụng (nói việc tụng có ích) 

4.  Minh trì (nói trì danh có linh nghiệm) 

5.  Kết khuyến (lời kết để khuyên) 



1.  Minh Dịch 



Chánh  Văn:  Ðã  biết  kinh  nầy,  nào  bộ,  loại,  rộng,  nào  hẹp,  đồng,  khác  với 

nhau nhƣ thế rồi, nhƣng chƣa biết kinh này dịch về thời đại nào, có bao nhiêu nhà 

dịch? Cho đến ngƣời chú thích mở rộng là ai?  Những ngƣời đọc tụng thọ trì có linh 

nghiệm gì?  

           Trƣớc  hết  nói  rõ  có  hai  nhà dịch:  1.  Ðời  Dao  Tần,  ngài  Tam  Tạng  Pháp  Sƣ 

Cƣu Ma La Thập  dịch bộ kinh "Phật Thuyết A Di Ðà" tức bộ kinh này.  



Chú  Giải:  Chữ  Dao  Tần,  nghĩa  là  thuở  đời  Châu  có  nhà  Dinh  Tần;   Nam  Bắc 

Triều có nhà Phù Tần và Dao Tần (137). Nay nói Dao Tần là để phân biệt với Phù Tần và 

Dinh Tần kia. 

Tam  Tạng,  tức  là  người  học  thông  ba  tạng:  tạng  Kinh,  tạng  Luật  và  tạng  Luận, 

thêm giỏi cả tiếng Hoa (Tàu) tiếng Phạm (Brahma) nữa. 

Chữ “Pháp Sư” nghĩa là người nhận lãnh được Phật pháp, diễn giảng dạy bảo, làm 

mô phạm trong chúng. 

Cưu Ma La Thập là tiếng Phạm, đọc đủ là: Cưu-ma-la-kỳ-bà Thập; năm chữ trên, 

dịch là "Ðồng Thọ" (tuổi trẻ đức cao); chữ Thập là người thông thạo các món văn tự của 

phương đây (Tàu) hiệp cả Tàu và Phạm chung kêu là "La Thập". 

"Dịch"  là  đổi.  Nghĩa  là  đổi  tiếng  Phạm  thành  tiếng  Tàu,  theo  sách  Châu  Lễ  nói: 

„Chủ quản tiếng nói thuộc về bốn phương, mỗi phương đều có ông quan thông thạo tiếng 

phương ấy. Như ông quan phương Bắc nói là Dịch”. Do kinh nầy từ xứ Tây Thiên Trúc 

đem sang nước Ðông Ðộ mà nói rằng "dịch" là vì đời nhà Hớn ông quan phía Bắc (nước 

Tàu) gồm thông cả tiếng Tây Thiên Trúc nữa nên khi đức Ma Ðằng bên Tây Trúc mới 

đến Tàu, ông bèn gọi là  "dịch". Nay cũng căn cứ theo đây. 

Xét bổn truyện của ngài Pháp sư La Thập, chính là người nước Trung 

Thiên Trúc. Cha Ngài tên là Cưu Ma La Viêm dòng dõi làm chức Tướng Quốc 

(quan Thừa Tướng) lại bỏ chức, đi du lịch qua nước Ku che (Cưu Ty);  Vua 

nước ấy (138) đem gả em gái, sanh ra ngài. Khi ngài vừa sanh sẵn có tinh thần 

sáng suốt; năm lên bảy tuổi, một hôm theo mẹ vào chùa, thấy cái bát bằng sắt 

ngài lấy đội thử lên đầu, thoạt nghĩ: Bát này nặng quá làm sao ta đội nổi. Tức 

thì bát ấy quá nặng bội phần, ngài không thể đội được. Ngài liền tỏ ngộ được lý 

"vạn pháp duy tâm", học rộng nhớ dai, không ai sánh kịp. Bởi còn tuổi trẻ mà 

đức hạnh cao cả nên gọi là "Ðồng Thọ". 

Ðã học thông ba tạng từ phương Ðông vua nước Ku Che (Cưu Ty).  Vua nầy mới 

lập  pháp  tòa  sư  tử  bằng  vàng  mời  ngài  ngồi  lên  thuyết  pháp.   Bấy  giờ  chúa  Phù  Kiên 

chiếm lấy nước Tần, sắp đem binh qua đánh lấy Tây Vức. Bỗng gặp quan Thái Sử vào 

tâu: "Bẩm chúa thượng, tiểu thần xem thiên văn thấy hiện một ngôi sao lạ bên Tây Vức, 

chắc có bậc đại đức trí nhơn vào giúp Trung Quốc". Chúa Phù Kiên nói: "Trẫm nghe bên 

nước Ku Che (Cưu Ty) có ngài La Thập, phải chăng là ngôi sao ấy?" Rồi liền sai tướng 

soái Lữ Quang (139) đi đánh nước Cưu Ty. Khi sắp hành binh, chúa Phù Kiên bảo Lữ 

Quang rằng: "Trẫm đây không phải ham muốn đất đai mở rộng biên cương mà dùng binh 

đâu, chỉ vì Trẫm nghe ngài La Thập là người hiểu sâu pháp tướng của Phật, có thể làm 

giềng  mối  cho  kẻ  hậu  học.  Nếu  khanh  đánh  thắng  được  nước  Cưu  Ty  rồi  phải  lập  tức 

chạy trạm để hộ tống đưa ngài La Thập về đây cho Trẫm gấp". 

Bấy giờ, Lữ Quang chiến thắng nước Cưu Ty, bèn chở ngài La Thập về. Nhưng đi 

mới nửa đường nghe tin chúa Phù Kiên bị Dao Trành làm hại, nên Lữ Quang không về 

nước mà ở lại Lương Châu. Ngài La Thập vì thế nên không được đến nước Tần. 

Sau Dao Trành cũng nghe danh tiếng ngài qua thỉnh, nhưng Lữ Quang không cho. 

Dao Trành chết, con Dao Trành là Dao Hưng cố thỉnh, song Lữ Quang cũng không cho. 

Nhơn đó Dao Hưng cử binh đi đánh, cháu Lữ Quang thua, đầu hàng nước Tần. Bấy giờ 

mới rước được ngài La Thập vào ải, tôn kỉnh ngài lên làm chức Quốc Sư. 

Ngài xem kinh cũ, nghĩa phần nhiều sai lạc, không hiệp với bổn chữ Phạm. Ngài 

bèn triệu tập các thầy sa môn như ông Tăng Triệu, Tăng Duệ, tất cả hơn 800 người, mới 

dịch ra kinh, luận trên 390 quyển đều thấu suốt nguồn tâm, mở bày lý nhiệm. 

Trước khi sắp tịch, ngài nhóm chúng lại nói: “Tôi nguyện những kinh của tôi dịch, 

lưu truyền đời sau được thông dụng khắp cả, nay đối truớc chúng, tôi phát lời thệ thành 

thật: Nếu kinh sách của tôi dịch không sai lầm thì sau khi đốt thân, cuống lưỡi tôi không 

cháy nát". 

Ngài tịch ở đất Trường An, nhằm niên hiệu Hoằng Thỉ, năm thứ 11 (140) 

tháng 8, ngày 20. Sau khi làm l trà tỳ, củi cháy hết, xác ngài tiêu, mà cuống 

lưỡi vẫn còn nguyên vẹn như lúc sống. 

Nay kinh này ngài  La Thập dịch, cuống lưỡi không hư, cùng với chư Phật tướng 

lưỡi rộng dài để khen ngợi kinh đây, hiệp lại mà quán xét thì lời Phật nói thật không sai; 

do nơi đây lại càng thêm tin. 



Chánh Văn: Hai: Kinh "Xƣng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ",  đời Ðƣờng, 

ngài Tam Tạng Pháp Sƣ Huyền Trang dịch.  

          Hai kinh hiệp lại so sánh, phần lớn đồng nhau, chỉ khác chút ít, ngƣời đời yêu 

chuộng phần nhiều đều theo bản nhà Tần.  



Chú Giải: Ngài Huyền Tráng pháp sư nguyên là con nhà họ Trần, người ở huyện 

Hầu Thị, xuất thân tại châu Lạc Dương, đời nhà Ðường (141). Thuở nhỏ gặp nhiều hoạn 

nạn theo anh trưởng là ông Kiến pháp sư xuất gia ở chùa Tịnh Trụ. Năm lên 11 tuổi tụng 

kinh Duy Ma và Pháp Hoa bỗng nhiên giác ngộ (phát huệ) người đời không ai sánh kịp. 

21 tuổi giảng bộ Tâm Luận, không cần xem văn tự mà nói thông như nước chảy. Người 

đời tặng ngài là Thần Nhơn (người hay nhứt). 

Hoàng hiệu Trinh Quán năm thứ ba (142) ngài qua Tây Vức (Ấn Ðộ) thỉnh kinh, 

gặp đủ mọi sự nguy hiểm, đường gian nan, trải qua một trăm năm mươi nước mới đến 

nước Xá Vệ (143) thỉnh hơn 600 bộ kinh. 

Ðến năm hoàng hiệu Trinh Quán thứ 19, (144) trở về kinh đô nước Tàu, ở tại đền 

Ngọc Hoa, phiên dịch kinh, luận, tổng cộng 1.330 quyển. 

Khi ngài đã già bệnh, nằm thấy có bông sen trắng lớn và tướng hảo của Phật. Ngài 

nằm nghiêng bên hữu, chồng chơn lại mà tịch; xác để hai tháng mà diện mạo như lúc còn 

sống (145). 

Nhắc  lại  ngày  trước,  khi  ngài  qua  Tây  Vức  thỉnh  kinh,  ngài  vỗ  cây  tòng  ở  chùa 

Linh  Nham,  ngài  thệ và dặn rằng:  “Ta đi  qua phương Tây, ngươi cũng  ngả về phương 

Tây, lúc ta trở về phương Ðông, ngươi cũng ngả về phương Ðông nhé”. Dặn thế rồi Ngài 

đi thì cây tòng y lời dặn của ngài, ngả về phương Tây dài đến hai trượng. Một hôm bỗng 

nhiên nó ngả trở lại phương Ðông (146) đệ tử mừng nói rằng: “Thầy sắp về!” Quả nhiên 

ngài về thật. Người đời gọi cây Tòng ấy là “ma đảnh tòng” (147). 

Xét lời thệ nguyện của ngài chơn thật nên muốn chi được nấy, không sai. Như vậy 

cuống lưỡi của ngài La Thập không hư, cùng với tướng lưỡi rộng dài của chư Phật vẫn 

đồng một ý. Nên với kinh ngài dịch đây, đâu chẳng tin ư? 

“Hiệp lại so sánh”: Là nghĩa hiệp trước sánh sau mà dịch trùng lại vậy. Ðại đồng, 

tiểu dị là tiếng Phạn có hơi khác và lời nói có nhiều ít, như chữ Hằng Hà, có bổn dịch là 

Căng Già (148) và sáu phương, hoặc nói là mười phương chẳng đồng nhau. Nhưng đại ý 

vẫn một (không trái nhau). 

Phần nhiều theo bản nhà Tần là kinh  Pháp Hoa có ba nhà dịch, mà bản dịch của 

nhà Tần thạnh hành hơn. Kinh này hai nhà dịch cũng lại như thế. 



2.  Minh Thích 



Chánh Văn: Kế đây nói ngƣời giải thích kinh này. Về Luận thì có ngài Thiên 

Thân Bồ Tát làm ra bộ Vô Lƣợng Thọ Kinh Luận. Giải thì có ngài Từ Ân làm lời 

Thông Tán, ngài Hải Ðông làm lời sớ, ngài Cô sơn làm lời sớ, cho đến ngài Ðại Hựu 

làm bộ Lƣợc Giải v.v...  



Chú Giải: Ngài Thiên Thân Bồ Tát thường nhập pháp định "Nhựt Quang" (149) 

lên nội viện cung trời Ðâu Suất tham bọc với đức Từ Thị (Di Lặc), rồi viết ra bộ  "Vô 

Lượng Thọ kinh Ưu Bà Ðề Xá". Ưu Bà Ðề Xá Tàu dịch: Phân Biệt Nghĩa. Ngài Từ Ân 

pháp sư tên là Khuy Cơ, cháu ông Uất Trì Kỉnh Ðức; ngài Huyền Tráng độ cho đi xuất 

gia, học thông  kinh  Ðại  thừa, Tiểu thừa, làm lời sớ  giải các kinh,  tính hơn 100 quyển. 

Giải bộ kinh "Di Lặc Hạ Sanh", trong ngòi bút đặng 27 hột ngọc Xá Lợi. Ngài có viết 

một quyển kinh "Di Ðà Thông Tán" để chỉ bày nghĩa cốt yếu Tây phương Tịnh Ðộ. 

Ngài  Hải  Ðông  pháp  sư  tên  Nguyên  Hiểu,  sớ  giải  kinh  nầy  đại  khái  căn  cứ  theo 

luận làm chủ. Ngài Cô Sơn Viên Pháp làm lời sớ cả mười bộ kinh để lưu thông (15) mà 

lời sớ kinh đây là một phần trong ấy. 

Các ngài: ngài  Nghĩa Uyên, ngài  Tịnh Giác, ngài  Việt  Khê v.v..., nhiều ngài  giải 

thích lắm nhưng mà phần nhiều lạc mất. Ðến đời nhà Nguyên, ngài Ðại Hựu pháp sư mới 

có làm bộ Lược Giải. Nay đây duy còn những lời Sớ của ngài Hải Ðông, ngài Việt Khê 

và ngài Ðại Hựu mà thôi. 

Lâu đời, người mất, kinh lạc giáo lờ, thành thử làm cho pháp môn rộng lớn sâu xa 

như thế mà mỗi người không nhận hiểu được, đâu không buồn ư? 



Chánh  Văn:  Hoặc  luận  những  kẻ  xa  vâng  ý  Phật,  mở  rộng  tôn  mầu,  nhƣ  là 

làm Luận làm Văn, làm Tập, làm Lục, làm Truyện, làm Kệ, làm Phú, làm Thi, lẫn 

nhau khen ngợi, số ấy không những số ức (151), đâu chẳng đinh ninh khẩn cáo, cảm 

khái, bi ca, khuyến cả chúng mê lƣu đồng về con đƣờng giác ngộ. Vậy chúng ta một 

phen xem đến, đâu chẳng ghi lòng!  



Chú Giải: Văn trước chỉ những người chú giải kinh này, văn đây nói đa số người 

có những lời khen ngợi cõi Tịnh Ðộ không thể biên đủ. 

Làm Luận như các bộ "Thập Nghi Luận", "Bảo Vương Luận" (152) v.v... làm Văn 

như "Văn của Ngài  Long thơ", "Văn của Ngài  Vô Tận" (153) v.v... làm Tập như "Tập 

Quyết Nghi", "Chỉ Qui" v.v... Làm Lục như bộ  "Tịnh Ðộ Tư Tín" v.v... Làm Truyện như 

bộ "Tịnh Ðộ Lược Truyện" v.v... làm Kệ như  "Kệ Kỉnh Lộ Tu Hành" v.v... (154) Làm 

Phú như bài  "Thần Thê An Dưỡng" (155) v.v... Làm Thi như "Thi Chư Gia Hoài Tịnh 

Ðộ" (156) v.v... 

"Cáo"  mà  nói  rằng  "Khẩn"  là  lời  chơn  thành,  trông  mong  ai  nấy  tín  thọ  vâng  lời 

làm theo 

"Ca"  mà nói rằng "Bi" là lời buồn thảm, hoặc vì quá cảm khích mà thốt ra. 

Chữ “lệ” cũng như số "chẳng những số ức"  là nói số quá nhiều không thể dùng số 

ức để tính kể cho hết. Ðây là bực Hiền, Thánh khen ngợi pháp môn Tịnh Ðộ, ngàn vạn 

lời không nhàm, lặp đi lặp lại nhiều lần, mục đích muốn đem hết chúng sanh trong biển 

sanh tử để về cõi Phật mà thôi. 

Vậy chúng ta nay phải mang ơn báo đức, khắc cốt ghi lòng, lần lữa lưu thông, thay 

nhau khuyến dẫn. Nếu cứ cất kỹ không xem, xem mà không tin, những hạng ấy chẳng nói 

là lời dạy trẻ thơ, thời cũng nói là lý luận ký ngụ (nhảm nhí). Những hạng như thế, thôi 

đành cam phận, chớ biết làm sao?! 



3.  Minh Tụng 



Chánh Văn: Kế nói sự lợi ích của ngƣời tụng kinh này nhƣ "cuống lƣỡi không 

hƣ, nhạc trời rƣớc về Tịnh Ðộ", vừa giải oan, vừa vãng sanh. Tụng chƣa hết quyển 

mà ngồi tịch; về Cực Lạc nhƣ vào Thiền Ðịnh; khi chết thấy hoa sen trắng, đài bạc 

đổi thành đài vàng, nhạc dở qua rồi, nhạc hay tiến đến.  



Chú Giải: “Cuống lưỡi không hư” là: Trong bộ Trí Ðộ Luận nói: Có vị bí sô tụng 

kinh Di Ðà, khi sắp lâm chung nói với các đệ tử rằng: "Có Phật A Di Ðà và các vị Thánh 

chúng đến rước ta kia". Sau khi hỏa thiêu thân cháy mà cuống lưỡi không nám, sắc tướng 

tự nhiên. 

"Nhạc trời rước về Tịnh độ" là: Ðời Tống, ông Ðường Thế Lương tụng kinh Di Ðà 

mười muôn biến. Một hôm bảo người nhà rằng: "Phật đến rước ta". Nói rồi lạy Phật, ngồi 

mà qua đời. Ðêm ấy có người đi buôn, nghỉ trên núi Ðạo Vị, nằm mộng thấy phương Tây 

có hào quang lạ và tràng phan, hương hoa lăng xăng, tiếng nhạc véo von, trên không có 

tiếng kêu rằng: "Ông Ðường Thế Lương đã sanh về Tịnh Ðộ". 

"Vừa giải oan, vừa vãng sanh" là: Ðời Tống đất Thượng Ngu có tên Phùng Mân, 

lúc trẻ ưa đi săn bắn, thấy con rắn lớn, cầm nác (dao) muốn tới đâm. Lúc ấy con rắn ở 

dưới gộp đá muốn mổ (cắn) con bò ghé (con). Ông Phùng Mân lăn đá trên gộp xuống đè 

rắn đến chết. Rắn thường biến làm loài yêu quái để hại Phùng Mân. Nhưng Phùng Mân 

nhờ tu pháp sám hối, niệm Phật nhiều năm, rắn không làm hại đuợc. Một hôm Mân mời 

các bạn đồng tu trong hội "Tịnh Ðộ"  tụng kinh Di Ðà, rồi Mân chấp tay niệm Phật mà 

qua đời. 

"Tụng chưa hết  quyển ngồi  tịch" là:  Ðời  nhà Tần, có ngài  Trí Tiên pháp sư hiệu 

Chơn Giáo ở chùa Bạch Liên, ngài xây mặt về hướng Tây, tu pháp Thập Niệm 13 năm, 

một ngày 12 thời, không tạm nghỉ. 

Một hôm ngài hơi bệnh, bảo tên quán đường hành nhơn tụng kinh Di Ðà, tụng chưa 

hết quyển, ngài ngồi an nhiên mà qua đời. 

“Về  Cực  Lạc  như  vào  Thiền  định”:  Ðời  Tống  ngài  Thích  Xử  Khiêm  tinh  tấn  tu 

pháp  Tịnh  Ðộ,  một  hôm  tụng  kinh  Di  Ðà  xong  và  khen  ngợi  pháp  Tịnh  Ðộ,  ngài  bảo 

trong chúng rằng: “Ta dùng bản tánh vô sanh mà sanh về Tịnh Ðộ”. Nói rồi ngài ngồi 

ngay thẳng như vào Thiền định, thoạt vậy mà tịch. 

“Lúc chết thấy hoa sen trắng”: Ðời Tống có bà Chung Ẩu người ở quận Gia Hòa, 

mỗi ngày tụng mười biến kinh Di Ðà, niệm Phật không thôi. Một hôm bà bảo các con 

rằng: "Ta thấy hoa sen trắng vô số, các vị thánh đến rước ta". Bà nói vừa dứt lời liền ngồi 

ngay thẳng mà tắt thở. 

“Ðài  bạc  đổi  đài  vàng”:  Ngài  Hoài  Ngọc  Thiền  sư,  người  ở  đất  Thai  Châu,  thân 

mặc áo vải, mỗi ngày ăn một bữa, thường ngồi, không nằm, tinh tấn niệm Phật. Ngài tụng 

30  muôn  biến  kinh  Di  Ðà.  Một  hôm  ngài  thấy  thánh  chúng  bên  Tây  phương  Tịnh  Ðộ 

nhiều như số cát sông Hằng, có một vị tay bưng đài bạc từ cửa sổ đi vào. Ngài Hoài Ngọc 

than rằng: "Suốt đời tôi tinh tấn thề được đài vàng. Vì sao nay được cái nầy?" Nói thế đài 

bạc liền mất. Ngài Hoài Ngọc quá cảm khích lại càng tinh tấn bội phần. 21 ngày sau, thấy 

Phật đầy giữa hư không, ngài liền bảo đệ tử rằng: "Ðài vàng đến rước ta sanh về Tịnh 

Ðộ". Rồi ngài nói bài kệ mỉm cười mà tịch. Quan thái thú ở quận ấy tên Ðoàn Công lấy 

làm lạ, mới làm bài thi khen ngợi, có câu: "Chi đê chỉ vị, quải kim đài" (157). 

“Nhạc dở  đi  rồi, nhạc hay tiếp đến”:  Ðời  Nguyên có ông Tử  Hoa  thiền sư, trong 

niên hiệu Ðại Lịch năm thứ chín (158) ở chùa Quan Âm, tại đất Nhuận Châu, tụng kinh 

Di Ðà ròng sáu tháng. Một hôm ngài cảm bệnh, đêm đó nghe mùi hương và tiếng nhạc 

trên  hư  không  có  tiếng  bảo  rằng:  "Nhạc  dở  qua  rồi,  nhạc  hay  tiếp  đến,  người  sẽ  vãng 

sanh". Thế rồi ông niệm Phật giây lâu mà tịch. Mùi hương lạ suốt ngày chưa tan. 



Chánh Văn: Lại nhƣ biên chép kinh này thì cảm hóa đƣợc mọi ngƣời; diễn 

giảng thì có điềm lành chim Bạch Hạc.  



Chú Giải: “Biên tả”: Ðời Ðường có ngài Thiện Ðạo Ðại sư hễ được tiền của ai 

cúng, ông dùng để tả kinh Di Ðà được mười vạn quyển, khuyên người thọ trì. Ngài cũng 

có khi tụng đến mười vạn biến, hoặc có khi tụng đến năm mươi vạn biến, kẻ tăng người 

tục (cư sĩ) đều qui kỉnh. Có người cảm quá đến đỗi đốt thân cúng duờng. Có những người 

đặng pháp niệm Phật tam muội không thể kể xiết!! 

“Diễn giảng”: Ðời Tống có ông Thẩm Tam Lang, tuổi già hồi tâm niệm Phật. Nhơn 

lúc bệnh, ông thỉnh chư Tăng giảng kinh Di Ðà; ông thay áo mà qua đời; bỗng co chơn 

muốn trỗi dậy. Hai người con chấp theo nhà danh giáo (đạo Nho) cho sự đổi hòm là khó, 

mới kéo chơn ông ra cho thẳng khi sắp sửa liệm. Ông bỗng cất đầu ra khỏi áo, mền; vùng 

mình ngồi dậy. Cả nhà kinh hãi. Hai người con lật đật tới trước dìu đỡ, ông bèn lấy cánh 

tay hất ra, còn nói: “Ðể cha ngồi mà đi chớ”. Rồi ông ngồi ngay thẳng chết lại. 

Lúc làm lễ trà tỳ ông, có 29 con chim bạch hạc bay đảo liệng mãi và kêu trên mây; 

giây lâu rồi bay thẳng về phương Tây cõi Tịnh. 



Chánh Văn: Cảm ứng hiện tiền thời xa thấy đất báu; quyết đƣợc vãng sanh 

thời kinh Niết Bàn chẳng sánh. Sự cảm ứng nhƣ đây, xƣa nay thƣờng thấy.  



Chú Giải: “Ở xa thấy đất báu”: Ðời Ðường ngài Ðại Hạnh thiền sư ban đầu tu 

pháp sám của đức Phổ Hiền, sau vào trong Ðại Tạng, tùy theo tay hễ rút lấy ra một quyển 

nào sẽ tụng theo kinh ấy thì nhằm quyển kinh Di Ðà.  Thế rồi ngày đêm ngài tụng niệm, 

đến ngày thất thứ ba, ngài thấy trên đất toàn là ngọc lưu ly. Phật Di Ðà và đức Quan Âm, 

Thế Chí, hai vị Ðại Sĩ hiện trước mặt. Vua Hy Tông nghe việc này, mời ngài vào cung, 

ban cho ngài hiệu là Thường Tinh Tiến Bồ Tát. Sau lại thấy trên đất toàn là ngọc lưu ly 

một lần nữa, liền ngày ấy ngài qua đời. Mùi hương lạ nghe thơm cả tuần; nhục thân của 

ngài không hoại (159). 

“Kinh Niết Bàn chẳng sánh”: Ðời Lương có ngài Ðạo Trân pháp sư giảng kinh Niết 

Bàn. Trong hoàng hiệu Thiên Giám (160) dừng gậy tích (161) ở núi Lô sơn, Ngài rất mộ 

pháp tu Tịnh Ðộ của ngài Viễn Công. Nhơn khi thiền định, ngài bỗng thấy trong biển có 

vài  trăm  người  ngồi  trên  thuyền  báu  đi  ngang  trước  mặt,  ngài  bèn  hỏi  đi  đâu  đó  vậy? 

Người  trong  thuyền  đáp:  “Chúng  tôi  về  nước  Cực  Lạc”.  Ngài  yêu  cầu  cho  quá  giang. 

Nhưng  mấy  người  trong  thuyền  kia  nói:  “Pháp  sư  tuy  có  giảng  kinh  Niết  Bàn  rất  hay, 

cũng thật là bất khả tư nghì, công đức rất lớn. Nhưng mà ngài chưa tụng kinh Di Ðà thì 

đâu được cùng với chúng tôi về nơi Cực Lạc!” 

Từ đó pháp sư nghỉ giảng kinh Niết Bàn, bắt đầu niệm Phật và tụng kinh Di Ðà đến 

hai vạn biến. Khi sắp lâm chung, cuối ngày thất thứ tư, ban đêm vào canh tư, ngài thấy 

phương Tây có người bưng đài bạc đến, giữa hư không sáng rực như ban ngày. Có tiếng 

kêu rằng: “Pháp sư lên ngồi đài nầy để mà vãng sanh”. 

Lúc ấy  cả đại  chúng đều nghe nhạc trời  và mùi hương lạ. Những  mùi hương quí 

nầy mấy ngày vẫn còn thơm. Ðêm đó chúng tăng ở chùa Phong Ðảnh xa xa thấy trong 

miệng hang có vài mươi ngọn đuốc chói sáng suốt đêm. Ngày sau mới biết pháp sư đã 

qua đời. 

Những sự tích nêu trên đây đều do là người tu nhơn được chứng quả;  đây cảm thì 

kia ứng, thường thấy thường nghe, từ xưa đến nay chưa dễ gì nêu ra cho hết. 



4.  Minh Trì 



Chánh Văn: Nói sự linh nghiệm của ngƣời trì danh hiệu Phật hoặc một niệm 

trong miệng bay ra một đạo hào quang, hoặc một tiếng trong miệng bay ra một vị 

Phật, hoặc niệm vang động cả rừng, hang, hoặc tiếng niệm thấu đến cung vua hoặc 

sáu thời kế tiếp niệm mà y báo, chánh báo đầy hƣ không, hoặc gạch chữ thập để nêu 

tâm mà đƣợc thánh hiền vào hội, cho đến đời nay có những danh lƣu tiếp tục.  



Chú  Giải:  Ðây  chính  là  nói  rõ  pháp  tu  chấp  trì  danh  hiệu  Phật  vậy.   Ðối  với 

những bậc thánh hiền tu Tịnh nghiệp thành tích rất nhiều, không thể thuật hết. Ở đây chỉ 

kể lại một vài việc mà người đời đã được nghe thấy rõ ràng, để làm bằng hay làm gương 

đặng khuyến khích. 

"Niệm Phật bay ra hào quang" là đời Ðường có người hỏi ngài Thiện Ðạo đại sư 

rằng: “Niệm Phật có được sanh về Tịnh độ không?” 

Ngài đáp: “Cứ như ngươi sở niệm thế nào thì được toại sở nguyện cũng thế”. Khi 

đó ngài Thiện Ðạo tự niệm một câu "A Di Ðà Phật" liền có một đạo hào quang từ trong 

miệng bay ra. Ngài niệm luôn mười câu đến trăm câu hào quang cũng vẫn cứ bay ra như 

vậy, thành ra cả nhà đầy hào quang. Nghe được sự linh nghiệm ấy nhà vua sắc tứ cho chỗ 

ngài ở là "Quang Minh Tự". Sau ngài lên cây liễu ngồi ngay thẳng mà tịch. 

"Niệm Phật bay ra vị Phật" là ngài Thiếu Khương pháp sư ở núi Ô Long, kiến thiết 

đạo tràng Tịnh Ðộ, khuyên người niệm Phật. Trong chúng thấy ngài niệm Phật một tiếng, 

trong miệng bay ra một vị Phật sáng, cho đến mười tiếng niệm, đều có đủ mười vị Phật 

thứ lớp bay ra như xâu chuỗi. Ðến ngày lâm chung có mấy đạo hào quang đoanh quanh 

nơi miệng, thoạt vậy mà tịch (162). 

"Tiếng niệm Phật vang động cả rừng, hang" là đời Ðường, ngài Ðạo Xước Thiền 

sư, thường ngày vì trong chúng giảng kinh Vô Lượng Thọ gần 200 biến. Mỗi người tay 

lần chuỗi, miệng niệm danh hiệu Phật; khi tan hội, mà tiếng niệm còn vang động cả khu 

rừng. 

"Tiếng  niệm  Phật  thấu  đến  cung  vua"  là  đời  Ðường  ngài  Pháp  Chiếu  ở  đất  Tinh 

Châu lập 5 hội niệm Phật, cảm đến hoàng đế Ðại Tông ở đất trong cung nghe tiếng niệm 

Phật, vua liền sai sứ đi tìm. Thấy sư khuyến hóa người niệm Phật rất thạnh hành, vua liền 

mời vào cung. Những người ở trong cung nhờ Sư dạy niệm Phật cũng đến năm hội; vua 

phong hiệu Sư là "Ngũ Hội Pháp Sư". 

"Sáu thời kế niệm" là đời Tấn, ngài Huệ Viễn pháp sư ở Lô Sơn, chế tạo cái đồng 

hồ bằng hoa sen để phân giờ tu niệm sáu thời niệm Phật (163), lắng lòng nối tưởng; 19 

năm sau, đến đêm 30 tháng 7, ở trong nhà Bát Nhã đang ngồi thiền định vừa đứng dậy, 

thấy thân Phật A Di Ðà đầy cả hư không. Trong hào quang bóng tròn có vô lượng hóa 

Phật và các chúng Bồ Tát; nước chảy, hào quang đều diễn nói pháp mầu. 

Phật nói: “Ta do sức bản nguyện đến an ủi ngươi, bảy ngày nữa ngươi sẽ sanh về 

nước ta”. Ðúng ngày nói trên, Sư ngồi ngay thẳng mà qua đời. 

"Gạch chữ thập để nêu tâm" là đời Tống, ngài Tông Trách Thiền sư ở chùa Trường 

Lô, tỏ ngộ lý Thiền, Tông, Thuyết gồm thông (164) mà vưng theo qui củ ngài Viễn Tổ ở 

non  Khuôn  Lư,  lập  Liên  Hoa  thắng  hội.  Kỷ  luật  hội  đó:  mỗi  ngày  niệm  Phật  A  Di  Ðà, 

hoặc một ngàn tiếng, muôn tiếng chẳng hạn, cứ đến mặt trời lặn thì gạch tréo chữ Thập 

để ghi nhớ (165). Một hôm nằm mộng, ngài thấy một cậu trai, đầu bịt khăn đen, mặc áo 

trắng, dung mạo thanh bai, đến bảo ngài Lô Trách rằng: “Tôi muốn vào hội Di Ðà của 

ông, xin ông ghi cho một tên”. Ngài Lô Trách hỏI: “Ông tên chi?” Người ấy đáp: “Tôi 

tên Phổ Huệ”; rồi lại nói: “Anh tôi tên Phổ Hiền cũng xin đăng tên”. Nói rồi liền ẩn mất. 

Ngài  Lô  Trách  thức  dậy  thuật  lại  điềm  chiêm  bao,  các  vị  tôn  túc  đều  nói  rằng:  “Trong 

kinh Hoa Nghiêm về phẩm Ly Thế Gian có hai tên vị Bồ Tát ấy”; mới biết thánh hiền 

thầm giúp. Ngài liền ghi tên hai vị đại sĩ ấy vào đầu sổ (tiêu biểu hai vị hội trưởng của 

hội niệm Phật). 

"Chiêu  đại”  là  đời  nay  vậy,  như  ngài  Tây  Trai,  ngài  Không  Cốc,  ngài  Thiên  Kỳ, 

ngài Ðộc Phong (166) v.v... Các ngài đây đều là bậc cao tăng đời nay, dốc tín; tinh tu, 

sánh với cái lành đời trước, nối nhau không dứt, đều chép rõ trong tập Vãng Sanh. 

Số là trong ngàn muôn truyện, chỉ ghi chép lại một vài truyện thôi. 



Chánh Văn: Ðến nhƣ cảm đƣợc cứu hộ thời  oan nghiệp đời trƣớc cũng độ 

đƣợc, quỉ dữ chẳng dám xâm; đặng linh ứng thời nhƣ mắt mù sáng lại, kẻ tù đƣợc 

thoát nạn.  



Chú  Giải:  "Oan  nghiệp  đời  trước  cũng  độ  được"  là:  Ðời  Ðường  có  cậu  Thiệu 

Bưu, người ở Trấn Giang; lúc còn làm học trò, nằm mộng thấy đi đến chốn công phủ. 

Người chủ ở đó hỏi: “Ngươi có tự biết vì sao mà đi thi không đậu?” 

Bưu nói: “Dạ không biết”. Nhơn đó sai người dẫn Bưu đi đến trước vài bước, thấy 

trong chảo lớn có loài ốc sò biết nói tiếng người, kêu tên Thiệu Bưu, Bưu hoảng sợ liền 

niệm A Di Ðà Phật, ốc sò biến thành chim huỳnh tước bay đi. Thiệu Bưu sau thi đậu, làm 

quan đến chức An Phủ Sứ. 

“Quỉ dữ không dám xâm” là: Thuở Phật còn tại thế, có một nước ở gần gũi La Sát. 

Quỉ này ăn thịt người vô độ. Vua trong nước ấy giao ước với nó: “Từ nay trong nước ta, 

mỗi nhà dưng một người, thứ lớp đem đến cho ngươi dùng, vậy ngươi đừng bắt ngang 

nữa”. 

Có nhà kia thờ Phật, chỉ sanh được một con trai, đến phiên nạp thịt cho quỉ, cha mẹ 

thương  khóc,  dặn  con  rằng:  “Con  phải  chí  tâm  niệm  Phật”.   Người  con  vâng  lời  thành 

tâm niệm Phật. Nhờ oai thần của Phật, quỉ không dám lại gần. Sáng ngày đến xem, thấy 

con còn sống, cha mẹ mừng rỡ đem về. Từ đây nạn La Sát ăn thịt người đã dứt. 

“Mắt mù sáng lại” là: Ðời Tống, con gái bà Sùng Thị mù hai con mắt, niệm Phật ba 

năm, tinh cần không bỏ lãng, cặp mắt sáng lại như xưa. 

“Người  tù  được  thoát  nạn”:  Cuối  đời  Nguyên,  có  chúa  Trương  Sĩ  Thành  (167) 

chiếm  lấy  Hồ  Châu,  đánh  nhau  với  quan  thừa  tướng  miền  Giang  Tích,  bắt  đuợc  40  tù 

binh nhốt trong xe chở đi giết. Ðêm hôm đó, xe tù ngủ nhờ nơi chùa Ô Khoa đất Tây Hồ. 

Bọn tù thấy ngài Ðại Du Mưu thiền sư đi dạo dưới hiên Tây tụng niệm có vẻ nhàn nhã, 

nhơn đó xin ngài cứu giúp. Sư dạy phải chí tâm niệm Nam mô cứu khổ cứu nạn A Di Ðà 

Phật. Trong đám có ba người tin theo lời sư; miệng niệm không ngớt. Ðến sáng mở tù, 

đổi gông xiềng, tới ba người này, đồ gia hình không đủ, chỉ buộc bằng dây. Tra xét ra là 

lương dân bị bắt lầm, liền được tha bổng. 



Chánh Văn: Lại nữa, ngƣời ác siêu là nhƣ ông Trƣơng Thiện Hòa niệm mƣời 

tiếng Phật, tƣớng địa ngục hiện trƣớc mắt liền tiêu mà đƣợc hóa, Phật rƣớc ở giữa 

hƣ không.  

          Loài súc sanh nhƣ chim cù dục xƣng danh hiệu Phật mà hình hài chôn rồi, sau 

trên mộ mọc hoa sen. Huống chi là thân ngƣời không tội ác mấy! Và đƣợc phƣớc 

báu gọi là tối linh; thêm đủ Tín và Nguyện đều tu; đâu thành luống bỏ.  



Chú Giải:  "Người ác" là đời Ðường có ông Trương Thiện Hòa làm nghề hàng 

trâu, khi sắp chết, thấy bầy trâu đến đòi thường mạng cho nó.  Lúc ấy ông hoảng sợ, kêu 

vợ nói: “Mau rước thầy niệm Phật cho tôi”. Nhà sư đến dạy rằng: “Trong kinh nói, khi 

lâm chung tướng ác (168) hiện ra, nên chí tâm niệm Phật thì sẽ được vãng sanh”. 

Ông Trương Thiện Hoà nói: “Ðịa ngục đến gấp, mau đem lư hương đây!” Rồi tay 

hữu bưng lửa, tay tả cầm hương đốt, day mặt về hướng Tây, chuyên thiết niệm Phật, chưa 

đầy 10 tiếng, ông tự nói: “Phật đến rước ta”; dứt lời liền tắt thở. 

"Loài súc sanh niệm Phật" là đời Tống, tại non Huỳnh Nham, chùa Chánh Ðẳng, sư 

cụ Quán Công nuôi chim cù dục (sáo). Ngài thường dạy nó niệm Phật không ngớt. Mới 

hôm đứng chết trong lồng. Ngài Quán Công thương xót đem chôn. Sau trên mộ nó mọc 

lên đóa sen hồng. Ðào đất xem thử thì hoa sen ấy từ trong chót lưỡi của chim cù dục mọc 

ra (loài sáo trâu:  Toàn sắc đen, khi bay cánh nó điểm trắng). 

Ngài Linh Chi Chiếu luật sư làm bài thi khen ngợi, có câu: 

"Chim lồng giam hãm không chi lạ; 

Ðứng chết, mọc sen mới rất kỳ" ! (169) 

Như trên đây đã thuật lại những sự tích trì danh niệm Phật. Từ sự tích:  Niệm Phật 

trong miệng bay ra hào  quang và trong miệng bay ra vị Phật, đến đây số là cũng trong 

muôn ngàn sự tích mà nay chỉ biên có một vài truyện thôi. 

Chữ "Thắc" nghĩa là cái ác còn giấu ở trong tâm khảm. 

Chữ "tối linh"  là nói loài người khôn ngoan hơn muôn loài (170). 

Sau rốt kết luận rằng:  Người ác niệm Phật còn được vãng sanh, huống chi cái  ác 

chưa ắt bằng như ông Trương Thiện Hòa và súc sanh niệm Phật còn được vãng sanh thay, 

huống chi hạng tối linh mà gọi là nhân loại. Lấy đó so sánh, biết chắc là niệm Phật được 

vãng sanh, vậy quyết chắc rằng người niệm Phật, mà hẳn có cả Tín và Nguyện gồm tu thì 

chỗ làm đâu có hư hỏng! 



5. Kết Khuyến 



Chánh Văn: Thế nên một lời vừa xƣớng, ngàn Phật đồng khen.  Bực tam học 

cao tăng, trang cửu lƣu danh đức, hoặc u hoặc hiển, hoặc Thánh, hoặc phàm, nhƣ 

muôn sông đâu lại chẳng chảy về biển Ðông; cũng ví nhƣ các ngôi sao thảy đều về 

chầu sao Bắc Ðẩu  (171). Sánh với  đƣờng tắt, gọi  là  Phổ Môn, lời đâu có dối.  Vậy 

phải quyết chí cầu sanh, không nên nghĩ nghị gì nữa.  



Chú Giải: Văn đây tổng kết pháp môn Tịnh Ðộ, là chỗ nương về của tất cả chúng 

sanh. Chữ "Xướng" là dạy. Chữ "Canh" là nối. Chữ "thủy xướng" là: Ðức Thích Ca chỉ 

bày cõi Tây phương Tịnh Ðộ chúng sanh mới biết tu Tịnh nghiệp (niệm Phật). Ấy là dắt 

mà dẫn đường đi. 

Chữ "đồng khen" là: Sáu phương Phật đồng khen ngợi, rõ như trong kinh văn nói, 

ấy là lời nối mà họa vần theo vậy. "Tam học" là Thiền, Giáo, Luật ba tông. Thiền như 

ngài  Vĩnh  Minh  là  bực  thạch  trụ  (172)  trong  Tông  môn  mà  được  sanh  về  bực  thượng 

thượng  phẩm  (173);  ngài  Viên  Chiếu  riêng  giữ  theo  pháp  đơn  truyền  "Giáo  ngoại  biệt 

truyền" mà được danh nêu bên Liên Cảnh (174). Giáo như ông Tăng Duệ rộng giúp ngài 

La Thập dịch kinh mà hoa sen mọc trong giường (175); ngài Tứ Minh (176) trùng hưng 

giáo pháp ngài Thiên Thai (tông Thiên Thai) mà day mặt về Tây ngồi tịch. 

"Luật" như ngài Linh Chi (177) khi sống hoằng luật Tỳ Ni mà lúc chết được vãng 

sanh về nước An Dưỡng; ngài Thanh Chiếu (178) mở rộng môn  học Luật, mà chết nói 

bài kệ về Tây phương. Nếu nói rộng ra thì không thể kể xiết. 

"Cửu lưu": Nho lưu, Ðạo lưu, Nông lưu, Công lưu, Y lưu, Bốc lưu (179) v.v... Nho 

lưu như ông Văn Lộ Công (180) đức nghiệp đầy triều mà còn kết duyên với 10 vạn người 

đồng sanh Tịnh Ðộ. 

Ông Tô Trưởng Công văn chương đức hạnh tuyệt vời mà cũng có làm thuyết Tây 

Phương Công Cứ. 

Ðạo  lưu:  ông  Cát  Tế  Chi  (181)  bỏ  học  đạo  tiên  mà  hồi  tâm  tu  Tịnh  nghiệp;  ông 

Ðàm Loan pháp sư đốt kinh Tiên mà chuyên tu kinh Thập Lục Quán (182). Cho đến ông 

Tử Chương học nghề thuốc của ông Kỳ Bá, Huỳnh Ðế (183) mà cũng để tâm niệm Phật. 

Ông Trương Thuyên làm nghề cày bừa mà cũng xưng danh hiệu Phật. 

Chốn U Minh như xưa vua Minh Quân còn kỉnh  lễ  (184), quỉ  La  Sát  nguôi lòng 

(185). 

Bực  Thánh  như  đức  Văn  Thù  cầu  "Sanh",  đức  Phổ  Hiền  nguyện   "Vãng"  (186); 

huống chi cõi dương thế với người phàm tục, không đợi luận nói vậy. 

“Chảy về biển Ðông” nghĩa là:  Nhóm về  đến chỗ cùng tột. “Chầu sao  Bắc Ðẩu” 

nghĩa là: Noi theo về gốc chủ. Dụ như cõi Tịnh Ðộ là chỗ về chơn thật. Thế tất nhiên phải 

hướng mặt về đó chớ không phải như miễn cưỡng hay là bắt buộc phải làm vậy đâu? 

"Ðường tắt gọi là pháp Phổ Môn":  Ðã giải ở đoạn văn trước; đây nhắc lại để kết 

luận, rõ ràng không phải luống, dư vậy. 

“Quyết chí” là kinh Ðại Bổn nói: „Dầu có đống lửa to đầy cả tam thiên đại thiên thế 

giới, người tu cũng cần phải vượt qua khỏi lửa ấy”. Muốn sanh về cõi nước kia, thì phải 

lập chí quyết định, tiến mãi không hề khiếp nhược và thối lui đối với thế giới lửa kia!! 

“Không cần nghĩ  nghị” là kinh  Dịch nói: "Nghĩ  xét  rồi sau mới nói; bàn luận rồi 

sau mới làm". Nay bảo chẳng cần nghĩ bàn là người xưa có nói: “Bói để giải quyết tâm 

nghi, không nghi bói làm gì?” (187). Niệm Phật vãng sanh, miễn tin chắc không nghi là 

được, đâu còn nghĩ bàn làm chi nữa? 



---o0o--- 

 Quyển 1 D 

1. Phật Thích Ca nói kinh A Di Ðà: Phật Ngài nói kinh nầy là chỉ rõ cõi nước của 

đức Phật A Di Ðà rất là thanh tịnh trang nghiêm, để khuyên bảo chúng sanh nên chánh 

tín niệm danh hiệu của Phật A Di Ðà, phát nguyện sanh về Tịnh Ðộ mới thiệt hết khổ. 

2. "Ngài Vân Thê làm sớ sao": Sớ là để giải rõ nghĩa chánh văn của kinh. Sao là để 

giải thích lại lời sớ. 

3. "Ðất Cổ Hàng":  Ðời Ðường đặt là "phủ Hàng Châu", đời Thanh cũng vậy, thủ 

đô của tỉnh Chiết Giang; Dân Quốc đổi làm Hàng huyện. 

4. "Chùa Vân Thê": Truyện rằng: Nhân xưa có luồng mây năm màu quần phủ đảnh 

núi giây lâu mới tan nên đặt tên là Ngũ Vân Sơn, cũng như Vân Thê Sơn, cách nhau với 

phủ trị Hàng Châu hơn 20 dặm, là đạo tràng của Tổ đã trùng hưng tông Tịnh Ðộ rất thạnh 

hành tại đó. 

5. "Thù Hoằng" là pháp danh của Tổ; Thù Hoằng mà đổi ra Châu Hoằng là bởi cái 

quan niệm thận trọng úy kỉnh, nhơn vì họ của hoàng đế nhà Minh là họ Châu (Châu: Ðỏ, 

họ  tên  của  vua  Thái  Tổ  nhà  Minh  là  Châu  Nguơn  Chương),  bên  chữ  Châu  chẳng  nên 

thêm chữ Á (thành chữ Thù) mà nên thêm chữ Y (y: áo) thành chữ Châu (châu: áo đỏ). 

“Thù"  là một chữ thứ 12 ở bài kệ 20 chữ của dòng Qui Ngưỡng tông: 

"Sùng phước phát đức huệ; Phổ Hiện hạnh nguyện thâm 

"Văn Thù" quảng đại trí, thành đẳng chánh giác quả" 

Chính  theo  lòng  phái  trên,  chúng  ta  là  Phật  tử  Việt  Nam  nên  xưng  niệm  là  Thù 

Hoằng mới đúng, vì chúng ta đâu phải dân ở đời nhà Minh bên Tàu hồi đó? 

Tổ Sư pháp danh là Thù Hoằng, pháp tự là Phật Huệ, pháp hiệu là Liên Trì; nguyên 

con nhà họ Thẩm, ở Hàng Châu phủ. Năm lên 17 tuổi thì đậu cử nhơn, lúc lên 23 tuổi, 

cha mẹ đều qua đời, nhơn giác ngộ cái tướng đời vô thường liền bỏ tục xuất gia, đến thụ 

giáo  nơi  Ngài  Vô  Môn Ðổng  Tánh  Thiên  Lý  Hòa  Thượng;  thụ  giới  nơi  Ngài  Vô  Trần 

Ngọc Luật tại chùa Chiêu Khánh, trước giới đàn Ðịa Dũng. 

Ngài  sanh  ngày  22  tháng  giêng  năm  Ất  Vị,  hoàng  hiệu  Gia  Tĩnh  năm  thứ  14 

(1535)... tịch ngày 4 tháng 7, năm Ất Mão; hoàng hiệu Vạn Lịch 43 (1615), tuổi đời được 

81 tuổi, tuổi tăng lạp được 50 (hạ). 

6. "Tín, Hạnh, Nguyện":  Tín: đức tin. Có Lý và Sự. Lý: Tự tin mình sẵn có tự tánh 

Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ. Sự: Thật có đức Phật A Di Ðà lập thành nước Cực Lạc bằng 48 

nguyên tắc đại nguyện để tiếp chúng sanh niệm Phật về ở đó. Hành là thật hành chấp trì 

danh hiệu của Phật để niệm cho đến "nhứt tâm bất loạn". Nguyện là nguyện đến khi lâm 

chung, tập trung tự lực, và thống nhứt tha lực để được hóa thân Phật đến tiếp về Tịnh Ðộ, 

đặng hoa khai kiến Phật, đắc vô sanh nhẫn, rồi trở lại cõi nầy, tế độ chúng sanh, đền ơn 

đức Phật. 

Tóm  lại,  Tín,  Hạnh,  Nguyện  là  công  nghiệp  để  thành  tựu  về  sự  niệm  Phật  vãng 

sanh Tịnh độ nên gọi là Tịnh nghiệp. 

7.  "Ðại  địa  tuy  bền  chắc  nhưng  không  tránh  khỏi  kiếp  hoại":  Kiếp  hoại  là  một 

giữa bốn trung kiếp; trong 1 kiếp hoại (một trung kiếp) có 20 cái tiểu kiếp; 1 tiểu kiếp có 

một tăng một giảm (rõ như trong Nguyên Nhơn Luận có phân trần), 1 kiếp hoại kể có 3 

trăm hai chục triệu năm. Hiện nay (1954), còn 7 ngàn 5 trăm năm là hết tiểu kiếp thứ 9 

của kiếp Trụ, còn 11 tiểu kiếp nữa là hết Trụ, nghĩa là sau khi đức Phật Lâu Chí nhập diệt 

rồi là đến kiếp hoại, vì trong kiếp hoại có những: đại hỏa tai, đại thủy tai, đại phong tai, 

làm  tiêu  diệt  đến  cung  trời  Tam  Thiền  ở  trung  giới  thì  địa  cầu  này  đâu  còn,  nên  nói:  

"Không tránh khỏi kiếp hoại". 

8. "Hý Luận":  1. Lời bàn phi lý;  2. Lời luận vô nghĩa;  3. Lời ngôn luận bằng cách 

với lý lẽ bất luận phải hay không phải, mạt sát chê đùa tất cả.  Như kẻ biện tiệp chuyện 

phải nói là quấy, chuyện quấy cho là phải, nói cách nào nghe hình như cũng được cả, mà 

chẳng có sự lý chơn thật gì hết. Tỷ như kép hát: âm thinh sắc tướng hí vũ diễn trò, coi 

nghe ai cũng thích, mà chả có thật nghĩa, nên gọi là hý luận. Với ngôn luận như thế, trong 

kinh Pháp Hoa Phật cho là đồ phấn uế, bảo các Thinh văn phải triệt để trừ sạch phấn uế 

hý luận ấy. 

9. "Như Nàng Thiện Thiên Nữ": Với "Thiện Nữ Thiên" mà người xưa đã viết lộn 

ra Thiện Thiên Nữ (xem ở sách Nhị Khóa Hiệp Giải); nhưng dù Thiện Thiên Nữ đem vào 

đây cũng chẳng nhằm điển, vì Trời Thiện Thiên Nữ kia đâu có ngôn ngữ biện tài. Vậy 

với câu ở lời sao kia nên nói như vầy: "Tài ngôn luận như thiên nữ trong kinh Tịnh Danh 

đi nữa, nói đến cùng kiếp, rốt cũng không hết" !! 

10. Ở về chúng vô tình gọi là pháp tánh, ngoài Pháp tánh, còn có nhiều tên, như: 

Thật tướng, Chơn Như, Pháp Giới, Niết Bbàn v.v... Tên dù khác, Thể vẫn đồng. Tánh là 

thể nó chẳng biến đổi, Chơn Như nó làm cái thể vạn pháp, mặc dù ở giữa nhiễm, tịnh, số 

hữu tình, số vô tình, chớ "tánh"  nó không hề cải đổi, nên gọi là pháp tánh. 

Tông  Hoa  Nghiêm,  Hiền  Thủ  bảo:  “Chơn  Như  có  hai  nghĩa:  1.  Bất  biến  2.  Tùy 

duyên. Do bên nghĩa tùy duyên thì biến hiện tạo ra tất cả pháp, tuy biến tạo mà vẫn bảo 

tồn cái thể Chơn Như bất biến. Tỷ như nước biến thành sóng mà vẫn còn cái tánh nước 

nó chẳng đổi”. Như thế, Chơn Như nó tùy duyên để biến đổi tạo tác ra  vạn pháp, nên 

Chơn Như là pháp tánh. Song Chơn Như pháp tánh đây, nó vẫn thuần thiện, không có cái 

tánh cách cấu nhiễm, nhưng về pháp sở biến thì có nhiễm, tịnh riêng biệt vì bởi cái duyên 

có nhiễm tịnh. 

11. "Giải thoát, Bát Nhã, pháp thân": Kinh Niết Bàn chép: “Ðại Niết Bàn nó sẵn đủ 

ba đức: 1. Pháp thân đức: là bản thể của chư Phật, dùng cái pháp tánh thường trụ chẳng 

biến đổi  để làm thân. 2. Bát  Nhã đức:  Bát  Nhã;  dịch: Trí  huệ, là cái  trí  hiểu suốt hiện 

tượng của vạn pháp bằng cách đúng chơn thật giác ngộ. 3. Giải thoát đức: Ðã xa lìa hẳn 

những điều ràng buộc của tất cả phiền não chướng ngại, mà  đắc đại tự tại". 

12. "Bốn Pháp giới": Pháp giới là bản thể nơi thân tâm của tất cả chúng sanh, Pháp: 

qui tắc mẫu mực. Giới: ranh cõi phân biệt. Giới có hai nghĩa: 1. Tánh; 2. Phân. So về sự, 

tức là nghĩa của Phân, vì tùy theo mỗi sự để phân biệt. So về lý, tức là nghĩa của tánh, vì 

tánh của các pháp nó không biến đổi. 

1.  Sự  pháp  giới:  các  pháp  sắc,  tâm  cũng  như  vật  chất,  tinh  thần  của  chúng 

sanh mỗi  mỗi sai khác, đều có giới hạn ngằn chừng nên gọi là sự pháp giới. 

2. Lý pháp giới: các pháp sắc, tâm của chúng sanh dù sai biệt, mà vẫn đồng 

một thể tánh nên gọi là lý pháp giới. 

3. Sự lý vô ngại giới: do nơi sự để rõ lý, bằng theo lý để thành sự, lý hòa lẫn 

với sự nên gọi là lý sự vô ngại pháp giới. 

4. Sự sự vô ngại pháp giới: hết thảy ranh ngằn của sự pháp hay sự vật, đúng 

nơi thể tánh nó suốt lẫn nhau bằng cách: một tức nhiều; nhiều tức một, lớn với nhỏ dung 

nạp lẫn nhau, mỗi mỗi vô cùng tận nên gọi là Sự sự vô ngại pháp giới. 

13. "Ðục như sông Huỳnh":  Huỳnh Hà:  Sông vàng, vì nước vẩn ngầu đục luôn cả 

hằng 5 trăm năm, 1000 năm, mới có một lần trong chừng 3 ngày, rồi cũng vẩn đục trở lại. 

Lưu  Tuấn  Văn  chép:  “Sông  Huỳnh  trong,  có  Thánh  nhơn  ra  đờI”.  Ở  đây  nói  đục  như 

sông Huỳnh là để dụ nói cái vọng tâm của chúng sanh vẫn uế trược! 

14. "Viên Ðốn Giáo":  Viên nghĩa là viên dung, viên mãn; Ðốn nghĩa là đốn cực, 

đốn tức là liền sẵn tột đủ. Các pháp vốn viên dung nên một pháp cũng viên dung tất cả 

pháp. Dùng nghĩa rằng: chỉ một niệm mở tỏ tự tánh, hoàn toàn quả Phật bằng cách lập 

tức, gọi là Viên Ðốn giáo, là Thật giáo chí cực của đại thừa đời Hậu Ngụy, ngài Quang 

Thống Luật Sư đề xướng lập ra cái danh Viên Ðốn giáo. 

15.  "Năm  thời  tám  giáo":  Năm  thời  là:   1.  Tiểu  thừa  giáo  thời;  2.  Bát  Nhã  giáo 

thời;  3. Thâm mật giáo thời;  4. Pháp Hoa giáo thời;  5. Niết Bàn giáo thời. Tám giáo là: 

1. Tạng giáo; 2. Thông giáo; 3. Biệt giáo; 4. Viên giáo; bốn giáo nầy gọi là hóa pháp; 5. 

Ðốn giáo; 6. Tiệm giáo; 7. Bí Mật giáo; 8. Bất Ðịnh giáo; bốn giáo này gọi là hóa nghi. 

Ðức Thiên Thai Trí Giả đại sư ngài đem giáo pháp của Phật thuyết trong một đời 

để phân phán ra năm thời tám giáo, ý nghĩa rất tường tận. 

16. "Vượt phẩm trật, quan thừa ấm": Sách Hán thư nói: "Mông tiến cử bạc trạc", 

nghĩa là nhờ tiến cử lên địa vị cao cấp quan. Ấm tự là con cháu được hưởng phước dư 

thừa; nghĩa là các quốc triều xưa có qui chế rằng: hoặc tổ phụ đang làm quan sang, mỗi 

năm gặp ngày l quốc khánh, con cháu của các quan đều được phong tặng cho lên quan 

tấn tước, gọi là đàn ân (ơn ra phổ cập) hoặc cha ông đã qua đời, về việc nước, không luận 

phẩm trật, cứ lệ thì một đứa con được cất nhắc làm quan, gọi là nạn ân (ơn ra cho con 

cháu của tổ phụ vì nước phải tử nạn). 

17. "Ba pháp quán": 1. Không quán: dùng lẽ không để quán sát các pháp gì cũng 

đều là không. 2. Giả quán: Dùng lẽ giả (giả dối) để quán sát tất cả sự vật gì cũng đều là 

giả. 3. Trung quán có hai lẽ: 1. Quán sát các pháp cũng phi không, cũng phi giả thì tức là 

lẽ  trung  quán,  nghĩa  là  cái  lẽ  quán  sát  bằng  chính  giữa,  vì  không  lệch  về  hai  bên  phi 

không và phi giả hay quán sát các sự vật gì cũng không, cũng giả, tức là trung gian, nghĩa 

là cái phép quán sát bằng cách đồng thời soi rõ cả hai bên là vừa không vừa giả. 

18. "Biết trước sau thì gần đạo". Sách Ðại Học, bài Thánh Kinh nói:  "Vật có gốc 

ngọn, sự có đuôi đầu, biết chỗ trước sau thì gần được đạo". Lời chú: "Gốc" là đầu chỗ 

trước, "ngọn" là cuối chỗ sau. Trước sau cũng có gốc ngọn là đại  ý rằng: Trước hết là 

"thành ý" rồi đến "tu thân, tề gia, trị quốc", rồi rốt sau mới ra "bình được thiên hạ". Gốc 

là nơi ý thân, phải lo thành ý tu thân là trước nhứt, nên nói là biết trước.... có đầu.... Ngọn 

là nhà là nước, là thiên hạ, ý đã thành tâm là đã chánh, thân đã tu rồi, nhiên hậu mới tề 

được gia, trị quốc, bình được thiên hạ, nên nói là biết: sau... có cuối... người như thế, mới 

gần đặng cái đạo trị an nước nhà        

19. "Giữ hẹp làm rộng, là đạo mầu": Thầy Mạnh dạy: "Nói gần mà chỉ việc xa, là 

lời nói rất hay khéo; giữ chỗ dón mà ra đến chỗ rộng là cáí đạo rất mầu khéo". Lời chú: 

Giữ dón là tu thân, ra rộng là trị bình thiên hạ. 

20.  "Thường  lạc  ngã  tịnh,  Bổn  Giác,  Thỉ  Giác":  Thường  lạc  ngã  tịnh  là  bốn  cái 

đức: Chơn thường, Chơn lạc, Chơn ngã, chơn tịnh; trong kinh Niết Bàn nói rõ để đả đảo 

phá  4  món  chấp  điên  đảo  của  các  phái  ngoại  đạo  là:   Không  thường  chấp  là  thường, 

không  lạc  chấp  là  lạc,  không  ngã  chấp  là  ngã,  không  tịnh  chấp  là  tịnh,  lìa  tất  cả  vọng 

tưởng, soi sáng khôn thiêng, có cái đức giác tri, thế là nếu không do tu mà thành được 

vậy sao? Ðấy chính là cái tánh đức nó vẫn tự có sẵn sàng nên gọi là "Bản Giác", tức là 

pháp thân của Như Lai. Song cái thể của bổn tâm ấy từ vô thỉ đến nay nó bị cái vô minh 

phiền não làm chướng ngại  che lấp đi,  một mai  nương nơi  công phu tu  trì trừ sạch vô 

minh rồi, tánh đức ấy mới sáng rỡ ra được nên gọi là "Thỉ Giác". Nhưng, sáng suốt mà 

nhận xét ra thì Thỉ Giác nó chẳng riêng biệt, nguyên vẫn là cái thể của Bổn Giác, nên Thỉ 

Giác, Bổn Giác đều đồng một thể, vì ngoài Bổn Giác không có Thỉ Giác, bởi Thỉ Giác 

chính đồng với Bổn Giác làm một thể. 

21.  "Tu  pháp  số  tức":   Số  tức:  Ðếm  hơi  thở.  Pháp  số  tức  quán  là  một  trong  năm 

pháp quán đình tâm, nghĩa: Tu pháp quán sát đếm hơi thở ra, hút vào để đình chỉ cái điều 

tán loạn của ý tưởng. Với hút vào thở ra, đếm một, cứ thế đếm tới mười; lại đếm lui trở 

lại là từ mười, lại chín, lại tám... lại một, cứ như vậy đếm tới rồi đếm lui, đừng cho lẫn 

lộn và quên, lâu lâu sẽ thuần thục, trấn định được tâm tán loạn, vọng tưởng mà được yên 

tịnh là định, rồi sáng suốt là huệ. 

22. "Nhà ngọc nhà tranh": Ðây là tả cái cảnh giới của người niệm Phật đã tiến đến 

bực "nhứt tâm bất loạn" rồi là tâm tịnh tức độ tịnh thì chẳng còn có sự tướng phân biệt gì 

nữa. 

23. "Vô sanh nhẫn": Lòng đã an trụ nơi lý vô sanh vô diệt, tâm yên tịnh không diêu 

động với nghịch cảnh, từ sơ địa Bồ Tát cho đến bậc Phật, đều chẳng còn sanh ác tâm mà 

sơ địa mới chứng cái danh vô sanh nhẫn, Bát địa chứng ngộ thể vô sanh nhẫn. Tỏ được 

cái Chơn Như Thật Tướng, gọi là đắc pháp vô sanh. Tỏ được cái chơn trí vô lậu, gọi là 

nhẫn, vì khi đã đắc được cái trí ấy, tâm mới nhẫn khả được tất cả hoàn cảnh mà được tự 

tại vô ngại, nên gọi là vô sanh nhẫn. 

24. "Kẻ ngu phu ngu phụ": Sách Trung Dung chép rằng: "Với cái đạo rõ ràng mà 

giấu kín của người quân tử, dù ngu dốt như kẻ phu phụ tầm thường cũng có thể dự biết 

đặng, nhưng với chỗ cứu cánh của đạo ấy, thì dẫu thánh nhơn thế gian cũng có chỗ chẳng 

biết dược!” Với việc làm đạo ấy, dầu không tài năng gì như hạng phu phụ tầm thường 

cũng có thể hành được, mà hành bằng cách nào cho đến nơi đến chốn thì dẫu là thánh 

nhơn đi nữa cũng còn có chỗ không thể làm đặng! 

25. "Ngay nơi  bản trí  để cầu Phật  trí": Sách Hoa Nghiêm Huyền đàm  nói: "Chơn 

vọng lẫn suốt, chính nơi phàm tâm để thấy Phật tâm; lý sự đều tu, ngay nơi bổn trí để tìm 

Phật trí".  Bổn trí là cái trí của chúng sanh ai cũng sẵn có, kêu bằng tất cả đều có Phật 

tánh; Phật trí là cái trí rốt ráo quả Phật, kêu là sai biệt trí, và nhứt thế chủng trí, vì tu hành 

đủ vạn hạnh công phu; mới rút đủ kinh nghiệm bằng cái trí ấy! 

26. "Cuồng huệ":  Trách kẻ nào có trí huệ bằng tâm tán loạn là cuồng huệ. Cuồng 

huệ, kêu tắt là thông minh điên. Như sự thông minh của những người thế trí biện thông là 

một  nạn  trong  tám  nạn, nghĩa  là  biện  việc  trong  thế  gian  thì  rất  giỏi,  còn  đối  với  Phật 

Pháp là pháp xuất thế gian thì không biết rành, gọi là cuồng huệ: hay biết mà không tin, 

không thực hành, ngồi đâu nói dóc đó, cũng gọi là thông minh điên vì biết, để mà nói chớ 

không hành. Sách Quan Âm Huyền Nghĩa nói: "Tâm kẻ nào chỉ có định mà không huệ 

thì gọi là si định, ví như đứa đui cưỡi ngựa mù, tất nhiên phải sa hầm, phải sụp mương. 

Còn chỉ mà huệ không định thì gọi là cuồng huệ, ví như đốt đèn giữa gió, leo lét lu mờ, 

không soi vật gì cho rõ được!” 

27. "Ngoan không": Ngoan: là ngu ngoan, không trí thức mà hay làm càn nói bậy; 

Không là không  kiến,  cái  nhận thấy rằng:  Không có nhơn  quả, luân hồi,  tội báo gì  hết, 

nên tỷ như cái ngoan không là cái trống không vô tri vô giác kia, cái bệnh chấp "không" 

nặng hơn hết! 

28. "Cũng đồng bịnh như ngoan không trên, kêu là cái  chấp đoạn kiến", nghĩa là 

cái kiến thức đoạn diệt: Chết rồi dứt hẳn, không có hồn vía chịu tội hưởng phước chi cả 

nên không sợ  quả báo, làm  chi  được thì làm, miễn đã được cái  dục vọng thèm khát  là 

hơn, mà sau rồi phải đọa lạc khổ báo vô cùng, như từng cõi và trời không! 

29. "Trở lại thua một thẻ": chữ "Trù": Con toán hay chiếc thẻ là vật để tính toán. 

Ông Trương Lương nói: “Xin mượn mớ đũa kia để làm thẻ tính cũng được”. Lại người 

xưa, mỗi khi tiệc uống hay cuộc cờ, dùng thẻ hoặc bẻ cò, để ghi số hơn thua rồi thưởng 

phạt nhau? Giận ông Y Quân bất đồng với lời phán của mình, ông Toản muốn đổi lại, 

cầm viết ngẫm nghĩ hồi lâu, rồi thú thật rằng: “Dương Toản này thua một con toán”. Ở 

đây mượn tích đó, để tỏ rằng: Người tu thiền tự hào mà trở lại thua kẻ trì danh niệm Phật! 

"Vẽ cọp không thành". Thuở vua Quang Vũ đời Ðông Hán (2556),  Phục Ba tướng 

quân Mã Viện cầm quân đi viễn chinh gởi thơ về răn dạy các con của người anh rằng: 

“Ông Long Bá Cao tánh tình đôn hậu cẩn thận, chú muốn các cháu nên bắt chước theo; 

ông Ðỗ Quý Lương là người hào hiệp hào nghĩa, chú không muốn các cháu học đòi theo. 

Nhưng với Bá Cao, dù bắt chước chẳng bằng, chứ cũng còn giống con cò; bằng như bắt 

chước theo Quí Lương mà chẳng được thì sa hãm làm đứa cho thiên hạ khinh khi, tỷ như 

vẽ cọp không thành, lại  tợ hồ con chó!”  Ở đây  mượn tích ấy, là để tỏ  rằng:  Muốn bắt 

chước tham thiền cho ngộ nghĩnh chơi mà chẳng giống "Phật" lại thành "Ma"!! 

30.  “Một  bước  sái,  trăm  bước  vẫn  sái":  Ðối  với  pháp  tu  niệm  Phật  bằng  cách  trì 

danh, đời nay nếu ta không tiến bước hành đạo theo mà lại tu hành về những pháp Thiền 

hay Quán nào khác, thế là đã bước sai một bước ở đời này rồi, thì về sau cho đến trăm 

nghìn đời, dẫu có nhớ mà tu được đi nữa, cũng là trăm ngàn bước sai luôn, vì sanh tử 

luân hồi ở trong ba giới này, nếu chưa chứng quả A La Hán. 

31. "Nắm tay vớt lên". Ông Thuần vu Khôn hỏi: “Trong một gia đình, con trai, con 

gái,  với  điều  trau  chịu  chẳng  thân  tiếp  nhau  là  lẽ  phải  vậy  chăng?”   Thầy  Mạnh  đáp: 

“Phải lẽ đấy”. Hỏi: “Chị dâu đang đắm nước, em trai chồng nắm tay để vớt chị lên, có 

được chăng?” “Chị dâu đắm nước, em trai chồng thấy mà không vớt, là loài muông sói 

mới vậy! Với điều trau chịu, ngủ nghỉ thì giữa con trai, con gái trong một gia đình chẳng 

đặng quá ư thường gần sát nhau vì lễ giáo phải thế; còn như chị dâu đắm nước, em trai 

chồng thấy kịp, phải nắm tay chị để vớt lên là tạm quyền đấy”. 

32. "Dựa cửa để trông": Vương Tôn Cổ là tôi của vua Mẫn vương nước Tề: người 

Náo Xỉ phản nghịch giết Mẫn vương, Vương Tôn Cổ chưa có nghĩ đến việc đánh giặc, về 

viếng mẫu thân. Bà mẹ dạy mà trách rằng:  “Con, sớm ra đi, chiều chưa về, mẹ đã dựa 

nơi cửa ngõ ở vườn trông; nếu đã xẩm tối mà con cũng chưa về thì má đã ra đến tận nơi 

cửa cổng ở đầu xóm để dựa trông. Ðó là không có việc gì thấy vậy; chớ nay con đã ra 

phụng sự với nước, thế mà vua đã chạy trốn giặc, con cũng chẳng biết chỗ nào cả, lại còn 

về đây thì còn mặt mũi nào để thành lập danh tánh đứng giữa thiên hạ này!?"  Nhơn đó 

Vương Tôn Cổ hiệp cùng quốc dân  giết Náo Xỉ. Nay mượn tích này dụ  người Phật  tử 

không nghe lời Phật dạy, không thực hành và hy sinh với Phật pháp, là không phải Phật 

tử. 

Vậy các Phật  tử phải  hợp  tác với  nhau để  thi hành Phật  sự, chống  đỡ  Phật  pháp, 

đánh dẹp ma vương phá hoại Phật pháp mới gọi là Phật tử chân thành. 

33.  "Một  thời  gian  sau  2  thời  Chánh  và  Tượng":  Tức  là  thời  thứ  ba  gọi  là  "Mạt 

pháp". Phật sử chép: Giáo pháp của đức Thích Ca truyền để ở thế giới này được phân làm 

ba thời kỳ: Từ ngày Phật nhập diệt về sau, một nghìn năm (1000) là "thời chánh pháp", 

đó là thời kỳ thứ nhứt. Từ đó về sau, một nghìn năm (1000) là "thời tượng pháp", đó là 

thời kỳ thứ hai. Từ đó về sau một vạn năm là "thời mạt pháp" đó là thời kỳ thứ ba. Hiện 

nay (1954), sử Phật đã được 2517 năm mà Tổ sư Vân Thê sanh ra đời nhằm trong thời 

gian từ Gia Tĩnh đến Vạn Lịch (1522-1615) nhà Minh bên Tàu nên Tổ sư than lấy mình 

sanh nhằm đời mạt pháp, nghĩa: Giáo pháp đã đến thời kỳ chót ngọn rồi! Cũng như nói: 

sanh sau đẻ muộn thua kém đủ bề!! 

34. "Sách Luận Ngữ nói: "Sỉ ký ngôn nhi quá kỳ hành", lấy làm hổ vì lời nói quá 

việc làm, cũng như nói: "Thuyết đắc nhứt trượng, bất như khứ nhứt xích" (Nói được một 

trượng, chẳng bằng đi đặng một bước). Nhưng còn khá hơn "năng thuyết bất năng hành"! 

35. Lái buôn tỷ thiện tri thức: Ðá yến ví cho bộ Sớ Sao, người được đá là tổ Ngài 

tự tỷ, đó là tổ ngài khiêm nhượng. 

36. Kinh Thi nói: "Vô phụ hà hỗ, vô mẫu hà thị": Không cha nhờ đâu?  Không mẹ 

cậy đâu? Hỗ: Che đỡ đầu; Thị: Nương nhờ thân. Hỗ thị là thay nghĩa cho phụ mẫu (Ðức 

Phật cũng như cha mẹ). 

37. Kinh Thi nói: "Than ôi! Cha mẹ sanh ta khó nhọc! Dẫu muốn báo đáp ơn đức 

sanh thành, nhưng trời cao vô cùng". Dụ như thâm ân của Ðức Phật biết kiếp nào báo đáp 

cho vừa. 

38. Kinh Thi nói: “Sâu, nhện có con tò vò ôm đó, dạy dỗ con mầy, nề nếp giống 

đây”. Rằng: "Con minh linh dưỡng tử đi theo họ khác" là ý nói:  Chúng sanh nguyên có 

Phật tánh tức là con của đức Từ Phụ Thế Tôn, thế mà chúng sanh không chịu niệm Phật 

để về Tịnh Ðộ là Tổ quán, mà lại nỡ bỏ để đi theo làm con nuôi cho loài khác nơi lục đạo 

luân hồi! Cũng như sâu nhện đi luân hồi làm con nuôi cho loài khác (tò vò); chỉ mượn 

nghĩa xưa thôi. 

39. Sách Mạnh Tử chép:  "Người ta hễ còn nhỏ thì mến cha mẹ; đến khi biết háo 

sắc thì mến cái trẻ đẹp; đến lúc có vợ con thì mến thê tử; đi làm quan thì mến vua, chẳng 

đặng mến vua thì nóng nảy trong lòng. Với đại hiếu thì trọn đời mến cha mẹ; với người 

làm  con  đã  năm  mươi  tuổi  mà  còn  mến  cha  mẹ  đó  thì  ta  chỉ  thấy  có  một  mình  Ðại 

Thuấn!” Người niệm Phật thì trọn đời ôm lòng mến Phật bằng cách hằng ngày lân la dưới 

gối cha mẹ. Chớ đừng như người ta kia hồi nhỏ mến vầy, đến lớn mến khác, ba hồi mến 

nọ, ba hồi mến kia! 

40. Kinh Lễ, thiên Ðàn cũng chép rằng: "Phụng sự cha mẹ, dù có chỗ giấu giếm (tử 

vị phụ ẩn) không nói với người ngoài, cũng chẳng phạm lỗi gì, thường không rời đôi bên 

tả, hữu; để hiếu dưỡng không dám nghịch mạng” (tả hữu vô phương). 

41. Sách Lễ ký, thiên Khúc Lễ nói: "Hễ bổn phận làm con, mùa đông phải lo cho 

cha mẹ được ấm, mùa hạ phải lo cho cha mẹ được mát, chiều hôm lo sửa chiếu gối mùng 

mền, rạng đông đến thăm". Chớ đừng quá ư như ai kia, "hữu thê tử tắc mộ thê tử" mà 

thôi, với cha mẹ già, nó có ừ, hử gì đến nữa đâu. 

42. Sách Mạnh Tử nói: "Tâm (ý thức) nó làm chủ điều nghĩ nhớ, hễ có nghĩ nhớ thì 

đắc lý, không nghĩ nhớ thì không đặng lẽ". "Hết lòng (thức thứ sáu) lo nghĩ". Thầy Mạnh 

tử nói: "Ðạo của vua Nghiêu vua Thuấn: Nếu chẳng dùng cái chánh sách nhơn đức thì 

chẳng thể bình trị thiên hạ đặng".  Lại nói: "Ðã hết lòng nghĩ lo, kế đó, dùng chánh sách 

không nỡ làm khổ nhơn dân mà có điều nhơn phủ trùm cả thiên hạ". 

43. Tạp hoa: Hoa đẹp xen lộn. Tạp Hoa Kinh là tên riêng của kinh Hoa Nghiêm: 

Muôn hạnh tốt ví như hoa đẹp để trang nghiêm (tô điểm) nên quả Phật bằng muôn hạnh, 

thành thử gọi là Hoa Nghiêm. Bồ Tát tu nhơn làm đủ muôn hạnh tất xen lẫn nhau nên gọi 

là Tạp Hoa, để đi đến kết quả trang nghiêm của Phật, đồng một ý nghĩa. Trong kinh Niết 

Bàn và Quán Phật Tam muội kinh đều gọi Hoa Nghiêm là Tạp Hoa kinh, là vì muôn hạnh 

lẫn xen, nhơn duyên sanh khởi  để thành tựu. Ðó là lời  trong Huyền Ðàm  dẫn thế; còn 

trong kinh Quán Phật, phẩm Bổn Hạnh nói: "Khi vừa thành đạo tại trường Tịch Diệt bên 

nước Ma Dà Ðà, ta vì các Ðại Bồ Tát như Phổ Hiền, Hiền Thủ.... đối trong kinh Tạp Hoa, 

đã phân biệt nói nhiều rồi". 

44.Ức kiến: Chỗ nhận thấy trong hung ức. Ức kiến cũng như ức thuyết; vì theo ý 

kiến mình để nói; chớ không có căn cứ vào đâu. Văn của Phú Bậc nói: "Lời của thần viện 

dẫn chứng cứ ở sách của Thánh Hiền, chứ không phải là lời ức thuyết". 

45.  "Y báo chánh báo".  Y: là y báo, tức là tất cả sự vật gia quốc giữa thế gian, gọi 

là y báo vì là: cảnh (sở y) của thân tâm. Chánh báo:  tức là (thân ngũ ấm) vì do nơi sức 

tạo nghiệp của đời trước mà cảm chịu lấy cái thân tâm đời nay nên gọi chánh báo.  Ðã có 

cái thân năng y, tất có cái cõi sở y nên với quốc độ cũng là nghĩa quả báo. Phẩm Hạnh 

Nguyện lời Sớ Sao nói: "Y là quốc độ sở y của phàm thánh, như thân của người, trời, tại 

gia nam, tại gia nữ, ngoại đạo, chư thần quỉ, Bồ Tát và Phật.  Ðều có y báo và chánh báo 

cả, nhưng mỗi mỗi đều khác nhau; y là "cảnh", chánh là "tâm".   Song tâm Phật và cảnh 

của Phật thì khác hẳn không phải như tâm và cảnh của Bồ Tát; tâm và cảnh của Bồ Tát 

khác hẳn không phải như tâm và cảnh của chúng sanh v.v... 

46. Ông Quản Tử nói: "Nghĩ đó, nghĩ đó, lại lặp đi lặp lại nghĩ đó, nghĩ đó chẳng 

đặng thì quỉ thần dựa vào để cho được linh thông; phi quỉ thần giúp cho được cảm thông 

thì lòng ta tinh thành đến cực điểm, tự nhiên phát minh tâm trí linh thông". 

47. Duy Thức học nói:  “Do A Lại Da thức nó tượng hình (chuyển sanh cũng như 

nảy nở ra) ra trái tim, kế đến sống mũi, mắt, tay, lưỡi, đầu; cái thân năm tạng: 2 tay, 2 

chơn... kêu bằng chuyển sanh thức, nghĩa là thức thứ tám nó chuyển động để nảy nở ra 

bảy thức kia mà sáu căn là phần hữu hình vì thuộc về vật chất, để cho sáu thức y chỉ, tác 

ý, hiện hành cảm giác bằng những phân biệt là thấy nghe hiểu biết mặc dù ý thức nó vô 

hình, nhưng tham gia với năm căn: mắt, tai, mũi, lưỡi, và thân. Vậy đem sáu căn qui về 

căn bổn thức nên gọi là "qui nguơn nghĩa" vì là phản bổn huờn nguyên. 

48. Ðời Hán Cao Tổ Hoàng Ðế: Mà khi mới khởi binh, ông Ngụy Vô Tri đem dưng 

Trần Bình với tài năng của Trần Bình có thể cho làm chức Hộ Quân Trung Úy. Ðến lúc 

Bái công chiến thắng Hạng Vũ, định thiên hạ, phong hầu cho các công thần, Trần Bình 

được phong làm chức Khúc Nghịch Hầu. Bình tâu: "Nếu không có ngài Ngụy Vô Tri tiến 

dẫn; hạ thần đâu được hân hạnh nầy, xin nhường phong hầu lại cho ông Ngụy Vô Tri". 

Cao Tổ khen: "Khá gọi Trần Bình là người bất vong bổn". Nhơn đó lại phong quan cho 

ông Ngụy Vô Tri. 

Lúc còn hàn vi, Trần Bình làm lý xã trong làng, chia thịt đều công bình lắm, được 

các vị phụ lão trong xã khen rằng: “Chú em nầy cắt chia khéo thật!”  Bình thưa: “Dẫu 

Bình nầy được có bổn phận cắt khiến thiên hạ thì cũng như việc chia thịt đây”. Người ta 

mà biết được danh từ nhữ tử (tôi em) là đấy. 

Dùng sách ấy là để tỏ rằng: Ngày nay ta sở dĩ được cái phước biết niệm Phật, nhờ 

Ðức Di Ðà độ cho như thấy nầy là gốc nhờ đức Thích Ca chỉ dẫn, nên phải lạy Bổn Sư 

trước 

49.  Với  kẻ  hỏi  thắc  mắc,  Ðông  Phương  Sóc  đáp:  "Lấy  ống  dòm  trời,  dùng  ngao 

lường biển, cầm nhành cây nhỏ động chuông thì làm gì suốt được điều quán của trời, xét 

được thiển thâm của biển và dấy được âm thinh của chuông" !? 

50. "Nhứt thế chủng trí" nghĩa là: Có thể lấy một món trí để biết được những đạo 

pháp của tất cả chư Phật; lại có thể biết được những giống tạo nhơn của tất cả chúng sanh 

nên gọi trí biết hết thảy hột giống. 

51. "Ngũ trùng huyền nghĩa": 1. Giải thích (danh đề) của kinh; 2.  Biện minh (thể 

tánh)  của  kinh;  3.  Phát  minh  (tông  chỉ)  của  kinh;  4.  Nghị  luận  (tác  dụng)  của  kinh;  5. 

Phán đoán (giáo nghĩa) của kinh. 

52. "Ðại sự nhơn duyên" là nhơn duyên của một việc lớn. Nghĩa là Phật Ðà sở dĩ 

xuất  hiện  nơi  đời,  nói  pháp  49  năm,  đó  bởi  vì  nhơn  duyên  của  một  việc  lớn.  Việc  lớn 

bằng cách nào? Nói chung thì chuyển mê khai ngộ là việc lớn. Nói riêng: Kinh Pháp Hoa 

lấy  "Phật  tri  kiến"  làm  đại  sự;  kinh  Niết  Bàn  lấy  "Phật  tánh"  làm  đại  sự;  kinh  Hoa 

Nghiêm dùng "pháp giới" làm đại sự: kinh Bát Nhã lấy "thành Phật nhơn quả" làm đại 

sự; kinh Vô Lượng Thọ dùng "Vãng sanh Cực Lạc" làm đại sự v.v... 

53.  "Ðấu  tranh  kiên  cố".  Kinh  Ðại  Tập  Nguyệt  Tạng  cuốn  10  chép  lời  Phật  dạy 

rằng:  “Sau khi ta nhập diệt, trong khoảng 5 trăm năm thứ nhứt, các bí sô còn kiên cố về 

việc tu giải thoát, nghĩa là lo giữ giới hoàn toàn, tu chứng A La Hán, nên gọi là giải thoát 

kiên cố. Ðến 500 năm thứ nhì, người xuất gia kiên cố tu hành bằng cách chỉ chuyên tham 

thiền nhập định, gọi là "thiền định kiên cố". (Ðã 1000 năm của đời chánh pháp). Ðến năm 

cách trăm (500) năm thứ ba, người xuất gia chỉ lo tu kiên cố bằng tụng niệm cho nhiều, 

học hỏi cho thông, gọi là "Ða văn kiên cố". Ðến năm trăm (500) năm thứ tư, người trong 

Phật pháp tu học bằng cách phần nhiều kiên cố lo kinh doanh tự viện to, tháp tượng lớn 

gọi là "Tháp tự kiên cố". (Ðã mãn một nghìn (1000) năm của đời tượng pháp). Ðến năm 

trăm (500) năm thứ năm, người trong Phật pháp lo đấu tranh là kiên cố hơn hết. Nghĩa là 

tranh giành đủ mọi phương diện, gọi là "đấu tranh kiên cố". 

Hiện nay (Phật lịch 2517-1954), với đời mạt pháp một muôn (10,000) năm đã qua 

hết 517 năm, thì 500 năm đó là 500 năm thứ năm của thời kỳ "đấu tranh kiên cố" đã qua 

rồi, lại hơn 17 nữa. 

Ôi! Với Phật lịch đã qua cái thời gian "đấu tranh kiên cố", ngoài thế giới, pháp thế 

gian  cũng  đồng  thời  "cạnh  tranh  phấn  đấu".  Vậy  biết:  Pháp  xuất  thế  và  pháp  thế  gian 

cũng đồng thời hợp lối !! 

54. "Chơn Như tam muội" là một pháp thiền định, lễ quán tưởng cái lý chơn như 

vô tướng mà trừ được vọng hoặc. Luận Khởi Tín nói : "Tu pháp Chơn Như tam muội là 

tâm không trụ ở cái tướng thấy, chẳng trụ nơi cái tướng đắc, nhẫn đến lúc ra định, cũng 

không giải đãi khinh mạn thì dẫu có bao phiền não cũng dần dần tiêu diệt”. 

55. "Chỉ quán": Ðến với cái pháp phương tiện để tu mà nói thì Chỉ thuộc về Không 

môn, Chơn Như môn, duyên theo cái Chơn Như vô vi, để lìa các danh tướng. Quán thuộc 

về hữu môn, sanh diệt môn duyên theo cái sự tướng hữu vi, để phát đạt trí giải. 

Kinh Duy Ma lời chú nói: "Người mới tu quán thì buộc tâm vào một chỗ, gọi là: 

"Chỉ"; tâm yên lặng đến cực điểm thì sáng suốt, sáng suốt tức là huệ, gọi là "quán". 

56.  "Thích Ca đã qua, Di Lặc chưa đến":  Sử Phật chép: Cứ mỗi một đại kiếp kể có 

một ngàn hai trăm tám chục triệu năm. Mỗi trong một đại kiếp, đều có bốn Trung kiếp là: 

Thành,  Trụ,  Hoại,  Không.  Mỗi  một  trung  kiếp:  Kể  có  ba  trăm  hai  chục  triệu 

(320,000,000) năm. Trong một trung kiếp có 20 tiểu kiếp. Một tiểu kiếp có một lần tăng, 

một lần giảm, cộng có mười sáu triệu (16,000,000) năm. 

Giữa trung kiếp này: Ðức Thích Ca ra đời về cuối tiểu kiếp thứ chín; qua giữa tiểu 

kiếp thứ mười, Ðức Di Lặc mới xuất thế. Nghĩa là từ nay (2517 - 1954) bắt một kể đi thì 

còn 5.999 năm nữa mới hết tiểu kiếp thứ chín. Cũng từ nay bắt một kể đi thì còn tám triệu 

mười bốn ngàn bốn trăm chín mươi chín năm nữa, đức Di Lặc mới giáng sanh. Từ thuở 

Thích Ca đến lúc Di Lặc ra đời,  cách nhau tám triệu một vạn một  ngàn năm  trăm  bốn 

mươi lăm năm. 

Vậy với giữa cái thời kỳ dài lâu bằng tám triệu một vạn một ngàn năm năm trăm 

bốn mươi lăm năm đó, ở thế giới Ta Bà đây làm gì được thấy Phật, vì Thích Ca đã nhập 

diệt, Di Lặc chưa giáng sanh! Duy có tu niệm Phật được nhứt tâm là thường được thấy 

Phật A Di Ðà v.v... 

57. "Do vọng hoặc sanh hành nghiệp". Vọng hoặc: Tham, sân, si, hay là kiến hoặc, 

tư hoặc v.v... Do những mê hoặc đó, rồi tạo tác ra nghiệp chướng là:  Ý 3 nghiệp; khẩu 4 

nghiệp;  thân  3  nghiệp.  Với  10  nghiệp  ấy  hễ  nghiệp  thiện  thì  thăng  lên  3  thiện  đạo:  là 

người, trời, thần a tu la. Còn nghiệp ác thì trầm xuống 3 ác đạo là: Ðịa ngục: ngạ quỉ; súc 

sanh, nên nói luân hồi mãi không thôi, nếu không niệm Phật. 

58.   Bộ  Liên  Tông  Bửu  Giám  chép  rằng:  "Tu  các  pháp  môn  khác...  Tỷ  như  con 

kiến bò từ chân núi lên tận đảnh cao; tu pháp niệm Phật vãng sanh, ví tợ ghe buồm xuôi 

gió trải dòng nước thuận". Vì kiến bò cho tới nơi chỉ bằng tự lực; đi thuyền... chóng, khỏe 

nhờ cả tha lực (Phật lực). 

59. Sách Trang Tử chép: "Với ếch ruộng không thể nói chuyện biển đặng, với cá 

giếng không thể bảo chỗ lớn được, là đều vì: một đàng bị hạn cuộc nơi gò nhỏ, một đàng 

bị hạn cuộc nơi hẹp hòi". 

60. "Ðộc thiện kỳ thân": Yên lành một mình: cũng như ích kỷ, các thánh nhơn bên 

Tiểu thừa, chỉ lo tu chứng quả Thinh Văn, chóng ra ngoài ba cõi, để tự độ lấy mình khỏi 

khổ sanh tử trong sáu đường mà thôi; còn chúng sanh sống say chết ngủ trong biển khổ 

sông mê mặc kệ nên gọi là yên lành một mình. 

61. "Tâm đoạn diệt": Ðoạn: đoạn hết lòng vọng hoặc; Diệt: diệt sạch khổ sanh tử. 

Nhập cái định "diệt tận ý thức" để ham mê lấy cảnh giới "tịch diệt giải thoát" làm vui, 

nên  cứ  vào  pháp  thiền  định  này  để  ngồi  luôn  cả  hằng  mấy  trăm  năm.  Phật  bảo  là  giải 

thoát thâm khách. 

62. Mới phát tâm thọ Bồ Tát giới, để tu pháp đại thừa. Luận Trí Ðộ nói: “Bồ Tát có 

hai hạng: 1. Cư gia; 2. Xuất gia. Các vị trong bọn Thiện Thủ cả 16 Bồ Tát đó, là tại gia 

Bồ Tát; còn những vị trong các Ngài "Từ Thị" "Diệu Ðức"... là xuất gia Bồ Tát”. 

Tân phát tâm cũng như tân phát ý Bồ Tát, lại có hai bực: 1. Sanh tử nhục thân, là 

hàng Bồ Tát mới phát tâm tu, chưa chứng pháp tánh, còn bị cái thân phần đoạn sanh tử 

trong 3 cõi; 2. Pháp tánh sanh thân là Bồ Tát này đã chứng pháp tánh vô sanh nhẫn, xả rồi 

cái nhục thân sanh tử trong 3 cõi; thụ cái thân biến dịch bất sanh bất diệt, bất khả tư nghì. 

63. "Cụ phược phàm phu": Phiền não nó bắt trói người đem buộc ràng trong ngục 

sanh tử để giam hãm mãi nên gọi là phược; có đủ cả phiền não nên gọi cụ phược, tức là 

hết thảy phàm phu. Kinh Anh Lạc nói: "Chúng cụ phược phàm phu chưa biết ngôi Tam 

Bảo". 

64.  "Xin  tròng  con  mắt".  Khi  ông  Xá  Lợi  Phất  phát  tâm  tu  đại  thừa  Bồ  Tát  đã 

chứng đến bực trụ thứ 6 là "Chánh tâm trụ". Một hôm nọ gặp người Bà la môn xin một 

tròng con mắt để làm thuốc, ông móc ra cho nó. Té ra nó đã không làm thuốc gì hết, lại 

ném xuống đất, rồi khạc nhổ lên và chà đạp là khác. Xá Lợi Phất thấy thế nổi sân hận nên 

thối mất Ðại thừa tâm. Trụ là trụ vào lý Bát Nhã, nghĩa là sau khi chứng đủ 10 tín, rồi 

tiến lên tu 10 trụ, là để an trụ vào địa vị của Phật. 

65. Với lục đạo:   Chừa đường trời ra thì còn nhơn đạo;  Tu la đạo; Súc sanh đạo, 

Ngạ quỉ đạo và Ðịa ngục đạo, nên gọi là năm đường. Ôi! Xá Lợi Phất đã là bực Bồ Tát, 

bị ma ngoại nó chọc phá, chỉ nổi giận còn đọa như thế, huống là phàm phu! Vậy biết: với 

Ðại thừa Bồ Tát, khó tu là thế; còn niệm Phật thì dễ tu vì nhờ có tự lực và tha lực nên 

được mang nghiệp mà vãng sanh. 

66.  Có hai pháp: 

1. Chuyên môn tâm quán tưởng tướng hảo của Phật, hay là quán tưởng thật 

tướng của pháp thân Phật (hai cách tu ấy gọi là quán tưởng niệm Phật), hoặc nhứt tâm 

xưng danh hiệu Phật (là niệm Phật bằng cách xưng danh) và làm các công hạnh, đều gọi 

là niệm Phật Tam muội; đó là niệm Phật tam muội của lực nhơn hành. 

2. Là ba cách nhơn hành đó mà được thành tựu như: Tâm đã vào thiền định 

(nhứt tâm bất loạn), hoặc thấy được Phật thân hiện tiền, hoặc thấy được Thật tướng của 

pháp  thân,  gọi  là  niệm  Phật  tam  muội,  đấy  là  niệm  Phật  tam  muội  của  lúc  quả  thành. 

Niệm Phật tam muội của "Nhơn hành" gọi là tu niệm Phật tam muội của "quả thành" gọi 

là Phật đắc. 

67. Kinh Hoa Nghiêm chép rằng: "Chư phương tiện vi phụ", nghĩa là dùng tu các 

pháp phương tiện làm cha, vì có thể gìn được cái tâm không cho tán loạn, để cho trí tuệ 

được thành, cũng như cha hay giữ dạy các con được nên thân. Chính như pháp Ban Châu 

Niệm Phật tam muội là làm cha, cũng lại như thế. 

68.  "Hột giống thân nhứt":  Niệm Phật là nhơn, thành Phật là quả, với cái kết quả 

thành Phật, dù có nhiều nhơn duyên, như: giữ giới, lạy Phật, tụng kinh, hành lục độ, nhứt 

thiết  đều  hồi  hướng  về  tịnh  độ,  đó  đồng  là  "sở  duyên",  nhưng  chính  cái  niệm  Phật  là 

"Thân nhân" vì thân thiết nhứt. Tỷ như với cái kết quả hột lúa, dù có nhiều nhơn duyên, 

như: đất, nước, ánh sáng, không khí, nhân công đều là phần sở duyên, nhưng chính hột 

giống là thân nhân, vì nó thân thiết nhứt với cây lúa và bông trái sau nầy... Vậy biết hột 

giống nào kết quả nấy nên hột giống là phần thân nhứt, còn thì là duyên phụ trợ. 

Lại nữa, niệm Phật thành Phật cũng gọi là thân sanh, nghĩa là: 1. Nhờ chấp trì danh 

hiệu Phật A Di Ðà mà được vãng sanh về Tịnh Ðộ. 2. Dùng bản trí của mình mà cầu Phật 

trí, cũng như nhờ chấp trì danh mà được nhứt tâm bất loạn, cũng gọi là thân sanh, nên gọi 

Pháp niệm Phật là cha của các vị Bồ Tát vì nó hay sanh đẻ pháp thân! 

69. Viễn hành địa làm danh "đệ thất địa": Giữa thập địa Bồ Tát, Bồ Tát ở ngôi thất 

địa này là trụ vào pháp quán thuần là vô tướng, xa khỏi hơn các cái hữu tướng, hữu hành 

của thế gian và nhị thừa! 

70.  Trang  nghiêm  Phật  độ:  Bồ  Tát  hành  lục  độ  để  thân,  khẩu,  ý  của  mình  được 

thanh tịnh... và giáo hóa chúng sanh cũng hành thập thiện trừ thập ác, để cõi nước Phật 

được  thanh  tịnh  nên  gọi  là  Bồ  Tát  cải  tạo  thế  giới  cho  được  tịnh  nghiêm.  Trái  lại,  ma 

vương  dạy  chúng  sanh  làm  ngũ  nghịch,  thập  ác,  cạnh  tranh,  phấn  đấu,  đạo  tặc,  chiến 

tranh, uế ác là làm ô trược cõi nước Phật. Vậy thiện là tịnh Phật quốc độ, tạo ác là uế 

trược quốc độ. 

71. Sức nhẫn tùy thuận, tức là "tùy thuận xảo phương tiện". Nghĩa là:  thuận theo 

để giáo hóa, khiến chúng sanh nẩy lòng tín mến nói: pháp thậm thâm để cho dễ hiểu, kêu 

bằng Bồ Tát bất nghịch nhơn ý. Cũng như ý nghĩa "nhĩ thuận" của Khổng Tử. 

72. Thế giới Diệu Hỉ: quốc độ của Duy Ma cư sĩ. Kinh Duy Ma, phẩm Kiến A Súc 

Phật quốc chép rằng: "Phật bảo Xá Lợi Phất: Có cõi nước tên Diệu Hỉ, Phật hiệu là Vô 

Ðộng, là ông Duy Ma Phật từ nước kia ẩn thân để đến sanh ở đây". 

73. Sơ địa tức hoan hỷ địa, là một trong mười địa của đại thừa Bồ Tát:  Bồ Tát đã 

đầy đủ công hạnh của một sơ A Tăng kỳ kiếp, mới chứng đắc thánh tánh, vì đã phá trừ 

rồi kiến hoặc, tỏ được cái lý ngã không, pháp không nên cả sanh lòng hoan hỷ, gọi hoan 

hỷ địa. 

74. Ðức Văn Thù có bài kệ vãng sanh: "Nguyện ngã mạng chung thời, tận trừ nhứt 

thiết chư chướng ngại, diện kiến bỉ Phật A Di Ðà, tức đắc vãng sanh An Lạc sát". 

Hai  bài  vẫn  một  ý  nghĩa,  dù  là  đại  đồng  tiểu  dị.  "Tận  trừ  chư  chướng  ngại"  là 

nguyện khi sắp thở hơi cuối cùng, đừng có các điều chướng ngại; như mê sảng, đổ chảy 

đại tiểu tiện ra, cho đến tiếc thương điều nầy sự nọ. Vì lúc lâm chung mà có mấy chướng 

ngại đó thì không mong gì vãng sanh được.! 

75. Thần: Là nghĩa mà người thường chẳng xét lường đặng; Thông là nghĩa không 

chi ngăn ngại. Nói chung là cái lực dụng đã chẳng xét lường mà lại không ngăn ngại, gọi 

là Thần thông. Du Hí: dạo chơi, tức là đã đắc 5 thần thông, hoặc 6 hay 10 thần thông; dạo 

chơi qua các thế giới khác và địa ngục như Ðức Ðịa Tạng cũng là bực thần thông du hí. 

Sách  Ðại  Thừa  Nghĩa  Chương:  Với  chỗ  ra  làm  lạ  lùng  lắm,  gọi  là  thần,  với  tác  dụng 

không chi làm ủng tắc, gọi là Thông. Như Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát thiên biến vạn hóa!! 

76. Nguyên vì vườn cây của Thệ Ða Thái tử nên gọi là rừng Thệ Ða... Ông Tu Ðạt 

Trưởng Giả mua lấy rồi kiến thiết tịnh xá để hiến Phật ở giảng giáo độ sanh. Thệ Ða dịch 

là Chiến Thắng, thái tử của vua Ba Tư Nặc ở nước Cu Tát La.  Sách Tây Vực Ký nói:  

Thệ Ðà Lâm, Thắng lâm. 

77. Sách Hoa Nghiêm Huyền Ðàm chép: “Hàng thượng đức Thinh Văn không thấy 

nghe gì được với "gia hội", bực Tích Hạnh Bồ Tát phơi vi, vảy lợt đợt nơi Long Môn". 

Nghĩa là các Bồ Tát tu đã nhiều kiếp, lắm hạnh không thể hiểu nổi cái đạo lý đại thừa 

viên đốn, mà phải lui ngã xuống tỷ như cái cấp thứ 3 của "Vũ Môn", cá nhảy qua không 

khỏi  được, phải  té xuống trầy vi  tróc vảy phơi  khô, thành vị  thuốc "long cốt". Ý rằng: 

Phật giảng kinh Hoa Nghiêm, các vị Thinh văn, Bồ Tát kia nghe không nổi, hiểu không 

thấu, phải rớt hết, tỷ như cá đi thi nơi "Vũ Môn". Con nào nhảy qua khỏi cấp thứ 3 thì 

được hóa rồng, trái lại thi rớt xuống bị chết phơi khô!! 

78. Phơi mang, cũng là trầy vi tróc vảy phơi khô nói trên. Xét rằng:  Vũ Môn cũng 

là Long Môn. Sách Hậu Hán chép chuyện Tư Mã Thiên, ông Thiên được sanh tại Long 

Môn. Lời chú rằng: “Vua Vũ tạc ra cửa rồng”.  Sách Tân Thị Tam Tần chép rằng: “Bên 

sông có một tên là Long Môn, thế nước nó hiểm trở chẳng thông, các loài cá, trạnh khó 

mà lên đặng! Con nào lên được thì hóa rồng” v.v... 

79. Chẳng giải đặng lòng nghi. Có hai thầy bí sô, một thầy phạm giới dâm bằng vô 

tâm, một thầy phạm giới sát bằng không cố ý; đều đến xin sám hối. Ngài Ưu Ba Ly cứ 

Luật kết tội là thật dâm, thật sát. Hai Bí Sô nghi rằng: Tuy có phạm, nhưng là trường hợp 

vô tâm mà sao lại thành tội cố phạm?!! Ngài Duy Ma cho trí của Ưu Ba Ly như lửa đóm 

thì trí Duy Ma như ánh sáng mặt nhựt, vì tiêu lòng nghi như nắng tiêu tan sương tuyết. 

Sáng của lửa đóm  là tỷ  dụ cho trí của Thinh Văn, ánh nắng là tỷ dụ cho trí của Phật. 

Sáng choang là dụ trí của Bồ Tát, ánh lửa ví trí của Thinh Văn. 

80.  Sách  Vĩnh  Gia  Chứng  Ðạo  Ca  nói:  "Có  hai  Bí  Sô  phạm  dâm  sát,  Ba  Ly  ánh 

đóm thêm tội phạt. Duy Ma quở cãi, liền dứt nghi, dường như ánh nắng tan sương tuyết". 

81. Với hai Ðệ tử, ngài Xá Lợi Phất dạy cho: Một trò tu pháp quán bất tịnh, một trò 

tu pháp quán đếm hơi thở, đã lâu mà chưa có ích lợi gì, tâm muốn phản đạo, đến lạy Phật 

xin về, Phật hỏi: “Vậy nhớ hồi còn ở nhà, làm nghề nghiệp gì?” Trò mà tu đếm hơi thưa: 

“Con là con nhà giữ nhị tỳ” (nghĩa trang). Trò mà tu quán tịnh thưa rằng: “Con là con nhà 

thợ  rèn,  thợ  đúc”.  Phật  bảo  hai  trò  đổi  nhau  phép  quán  để  tu  lại...  Không  bao  lâu  đều 

chứng đạo quả. Tu pháp quán bất tịnh là: Quán tưởng cái thây của người chết... để tu trừ 

cái  tâm tham sắc dục. Tu quán đếm  hơi  là để diệt  cái  tâm tán loạn. Người ở nhị  tỳ đã 

thường thấy tử thi nên dễ tu mau thành; ở nhà thợ rèn thường thấy hơi thổi ống bễ nên dễ 

tu pháp đếm hơi. 

82. Ba tâm trọn pháp: 1. Chí thành tâm: Cái tâm chơn thật nguyện sanh về tịnh độ; 

2. Thâm tâm: Cái tâm thâm thiết cầu sanh tịnh độ; 3. Phát nguyện hồi hướng tâm: Quày 

đem những công đức đã tu, hướng về nguyện vãng sanh tịnh độ, người niệm Phật mà đủ 

ba cái tâm ấy ắt đặng sanh về nước kia như kinh Vô Lượng Thọ đã nói. 

83. A Dà Ðà, dịch là Phổ Khử, Vô Giá, Vô Bịnh: thứ thuốc huờn. A:  Phổ; Dà Ðà: 

Khử; nghĩa là: ăn thuốc đây khắp trừ các bịnh. Lại, A: Vô; Dà Ðà: Giá: Rằng thuốc đấy 

công rất cao, giá trị vô lượng. Lại, A: Vô; Dà Ðà:  Bệnh; rằng uống thuốc nầy, không còn 

có bịnh gì nữa... 

A Dà Ðà: Ðộc vị mà công dụng hay gồm cả thứ thuốc khác. 

84.  Ðời  nhà  Tùy,  ông  Vương  Ðộ  có  được  cái  bửu  kính...  lúc  ông  đi  làm  quan 

Huyện Lịnh, trong huyện có cây đa lớn, có thần, hễ tân quan nào đến đều cúng thần cây 

đa ấy, không thì bị làm quái dị. Ðến tối, quan Huyện bảo lính lệ đem bửu kính treo lên 

cây, đến nửa đêm mưa to, dông sét lớn, rạng ngày coi lại thì cây đa rách nát hết, dưới gốc 

bộng có con đại mãng xà chết nám đen. Lại một hôm, ông đến nơi quán trọ, thấy trong 

nhà người ấy, lại có một cô thiếu nữ rất đẹp lạ lùng! Ông hỏi, chủ quán thưa: “Trước đây 

chừng vài tháng, có một hành khách dẫn cô ấy đến gửi ở đây, nói rằng: Bữa sau lại dắt đi, 

thế mà mãi đến ngày nay bặt vô âm tín”... Ông Vương Ðộ nghe lấy làm ngờ là chẳng phải 

loài người, nghĩ rồi len lén lấy bửu kính ra, thì cô gái ấy liền đến xin tha chết bằng cách 

quá ư sợ sệt, mà thú thật rằng:  “Thiếp là con chồn cáo, lừa hãm hại đã nhiều người, nay 

phải  chịu  chết  dưới  tay  ngài,  vậy  cúi  xin  ngài  cất  bửu  kính,  thiếp  chịu  chết”.  Ðộ  gạn: 

“Giấu bửu kính đặng ngươi trốn hả?” Con yêu thưa: “Kính thần sáng thiêng, còn chỗ nào 

trốn đặng! Xin được no say một bữa, sẽ đền tội chết”. Cho uống ăn say mèm, rồi nằm co 

lại thì con chồn cái chết trên sàn. 

85. Ma chướng. Thâm tâm là ngũ ấm: Sắc, thọ, tưởng, hành, thức; năm ấm ấy nó 

hay sanh ra nhiều điều chướng ngại làm não hại chúng sanh, nên gọi là Ma sát hại. 

86. Sách Dị Uyển nói: Con sơn tinh nó giống hình người, nhưng chỉ có một chơn, 

ưa ăn cua núi. Dã mị: Con vật nào quá già thành quỉ, nó ưa biến hiện ra để lừa hại người. 

87. Thiên ma, tâm ma:  Thiên ma tức là trời Ma vương ở cung trời thứ sáu của Dục 

giới, tên là Ba Tuần, dịch: Ác ái, chúng có bè đảng nhiều vô lượng, thường đem ác cảm 

làm chướng ngại cho kẻ hành đạo Phật và khiến cho phóng dật để tự giết thân, nên gọi là 

Ma La, dịch là Chướng Sắt. Tâm ma tức là con ma phiền não, bởi phiền não nó là ác ma, 

vì ưa cướp hại việc làm lành của thế gian và xuất thế gian. 

88. Chứng bệnh bảy năm. Thầy Mạnh nói: “Ngày nay, phàm là người muốn trị an 

nước nhà, dường như người đau đã bảy năm mà tìm cỏ ngại ba năm”. Ngại là diệp ngại, 

tục là cây thuốc cứu, để khô càng lâu lại càng hay.  Ví dụ: Với việc làm phải dự bị trước. 

89. Vọng lự là vọng tưởng. Duyên trần là  tâm vọng tưởng nó ưa tư tự, để duyên 

qua cảnh năm trần là sắc, thinh, hương, vị, xúc, cũng như nói: Duyên là các sự vật nó liên 

quan  với  cả  trong  lẫn  ngoài  của  thân  ta.  Duyên  ấy  thể  nó  hư  vọng  không  thật  nên  nói 

vọng lự duyên trần, lại sự vật ấy nó làm những duyên để ta sanh khởi vọng tình. 

90. Như con bò hay trâu nghĩ vì bị mang cái ách cộ là khổ, rồi muốn phá cho hư cái 

cộ hay xe đi, ngõ được khỏi khổ thì người chủ nó lại tạo cái xe khác nữa, thì đi lại cũng 

vẫn hoàn còn khổ! Cũng như người ta chán cái thân nầy là khổ liền tự thiêu cho hoại thân 

đi, chết là hết khổ: chứ nào có biết cái thân này hoại thì cái nghiệp chủ nó đi chịu cái thân 

sau để tiếp tục thụ báo khổ nữa, vì chưa hết nghiệp hoặc kia mà! 

91. Nhơn không, lại tên là Sanh không, Ngã không: nghĩa là quán sát cái thân con 

người là do năm uẩn mượn lẫn nhau để hòa hợp làm một cái nhơn tướng, lại là do nơi 

nhơn duyên cũng như đủ điều kiện mới  sanh thành ra được bằng cách  giả dối.  Vì biết 

trong đó nó chẳng có cái ngã thể là "thường" hay "nhứt" gì hết nên nói là "nhơn không". 

Chứng nhận được lẽ chơn không rồi, nhơn  đó đoạn được tất cả phiền não, rốt đắc quả 

Niết Bàn, đó là chỗ cực điểm của Tiểu thừa giáo. Bên Ðại thừa lập ra cái lý: Tất cả pháp 

"sự vật" đều có cái tánh Chơn Như, rằng không cái chấp nhơn ngã (đối với pháp ngã) đó, 

là nói nhơn không để rõ tánh Chơn Như. Sách Khổng Chương Mục nói: “Ðến không còn 

ngã chấp là rõ bày tánh Chơn Như, gọi là nhơn không”. 

92. Căn bản tịnh nhiễm do nơi tam độc là tham, sân, si làm "căn bản" vô minh; vô 

minh sanh ra 12 nhơn duyên, tùy thuận tạo ra thập thiện là "tịnh", thập ác là "nhiễm", vì 

có chấp ta làm thiện, làm ác. Lại hành thập thiện bằng hữu tướng là nhiễm, vô tướng là 

tịnh, tịnh là vô lậu, vô lậu chỉ tự lợi là Thanh Văn, vô lậu mà lợi tha là Bồ Tát, vì không 

luôn cả pháp không nữa. 

93. Pháp không là không còn chấp pháp, từ trong thâm tâm cho đến ngoài là quốc 

độ, tất cả sự vật hiện tượng đều không chấp nhứt, phân biệt làm cảnh sở hữu ngoài tánh 

chơn như. Thế là đều không luôn cả cu sanh pháp chấp, phân biệt pháp chấp kêu là "Ðộ 

sanh vô tướng... hành thí vô ngã”. Tức là: Vô ngã, vô nhơn; vô chúng sanh; vô thọ giả. 

94. Ðịnh tánh xiển đề: Ðịnh tánh người có cái chủng tử (tánh) duy nhứt (định) xiển 

đề; kêu đủ là nhứt xiển đề, dịch là chẳng đủ đức tin, là nghĩa bất thành Phật. Lại có hai 

nghĩa: 1. Ðoạn thiện xiển đề, dấy lòng đại tà kiến, dứt hẳn tất cả căn lành, vì bác bỏ hết 

thảy việc lành. 2. Ðại bi xiển đề: Bồ Tát có cái tâm đại bi, nguyện độ tận chúng sanh đều 

thành  Phật,  nhưng  mà  chúng  sanh  vô  tận,  nên  Bồ  Tát  hẳn  không  có  cái  thời  kỳ  thành 

Phật.  Sách Chỉ Quán nói: “Xiển đề có tâm còn có thể thành Phật; nhị thừa vì diệt trí nên 

tâm đại thừa chẳng phát sanh đặng”. 

95.  Cái  võng  ngọc:  1.  Có  chỗ  nói  Ðế  võng,  hay  Ðế  thanh  là  cái  võng  bằng  ngọc 

thanh sắc bửu. Như nói Ðế thanh bảo võng, quang giới trùng trùng... Ðó là của Thiên Ðế 

thích. 2. Có chỗ nói Phạm võng là cái võng báu hơn hết của trời Phạm vương, cũng ánh 

chiếu lẫn nhau vô cùng vô tận, rước Phật ngồi lên trên bửu võng ấy để nói Bồ Tát giới, 

nhơn đó lập kinh đề bằng dụ là Phạm Võng kinh Tâm Ðịa Phẩm v.v... 

96.  12 Bộ phận cũng như 12 Phần giáo: 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Trường hàng                1 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Trùng tụng                   2 

Ðại thừa                 :  Thụ ký                                  3 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Cô khởi                        4 

Ðại thừa                 :  Vô vấn tự thuyết          5 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Nhơn duyên                6 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Thí dụ                                   7 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Bổn sự                        8 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Bổn sanh                      9 

Ðại thừa                 :  Phương quảng             10 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Vị tằng hữu                  11 

Ðại thừa Tiểu thừa :  Luận nghị                    12 

97. Như như: 1. Tướng: là pháp hữu vi lố  xố muôn tượng, pháp nào cũng đều tự 

nhơn duyên sanh ra để chường bày tướng trạng của các thứ. 2.  Danh là cũng nương nơi 

nhơn duyên để kêu gọi cái tướng của các pháp kia, mà nảy ra cái danh của mỗi pháp. Bởi 

tướng là sở thuyên, còn danh là năng thuyên. Tướng, Danh ấy là cái cảnh sở biến do nơi 

tâm hữu lậu của phàm phu nó biến hiện ra. 3. Phân biệt, cựu dịch là vọng tưởng, là cái 

tâm năng biến ra 2 cái tướng phân biệt và phần sở biến. Ba pháp trên đó, là phần năng 

biến và phần sở biến của tâm hữu lậu. 4. Chánh trí là tất cả vọng tưởng nó xen vào tâm vô 

lậu. Bốn pháp trên đó chung là pháp hữu vi, để riêng biệt phần hữu lậu và vô lậu. 5. Như 

như là cái chơn như do chánh trí trước mà chứng đặng; bởi do nơi trí đúng như lý mà 

chứng đặng chơn như nên nói là như như, là phần vô vi. Dùng năm pháp ấy để gồm thâu 

tất cả các pháp hữu vi và vô vi, không sót một pháp nào. 

98.  Tánh viên thành thật:  1. Biến kế sở  chấp tánh: Bởi phàm  phu vọng  chấp nên 

nhận lầm là thật có vật chất, cái vọng tính phàm phu khắp kể so đo các pháp (sự vật), nên 

nói là biến kế. Tỷ như: thấy sợi dây nhận lầm là con rắn, chớ không phải có thật thể con 

rắn, chẳng qua là vọng tình mê chấp cho là rắn đấy thôi, nên nói biến kế sở chấp tánh. 

Bởi đối với trong và ngoài thân tâm, chúng ta nhận lầm thật có ngã, thật có pháp cũng 

thế. Vì là cả vạn pháp hữu vi, đều là pháp bởi nhơn duyên mượn nhau hòa hợp đó thôi, 

chớ không có một chi là thật ngã hay thật pháp gì cả, mà chỉ là cái vọng tình nó chấp lấy 

đo lường nhận lầm là ngã là pháp thì ra do vọng tình mà còn, chứ không thể rời vọng tình 

mà có được. 

2.  Y  tha  khởi  tánh:  Tất  cả  muôn  pháp  đều  nương  nơi  nhơn  duyên  để  sanh 

khởi thật thể. Tha: Nhơn duyên, lấy chủng tử của A Lại Da Thức làm cái nhân đệ nhứt, 

mượn lấy mỗi mỗi trợ duyên kia "Tha" để sanh khởi thì ra lìa vọng tình mà vẫn còn. Tỷ 

như: sợi dây nó do nhơn duyên là bã gai hay bố... để sanh khởi. 

3. Viên thành thật tánh: Cái tánh chơn thật đầy đủ nên cũng gọi là  pháp tánh 

chơn như... là cái thể tánh của tất cả pháp hữu vi, in tuồng như cái thật tánh của tất cả 

pháp hữu vi, in tuồng như cái thật tánh của dây là gai hay bố. 

Song biến kế sở chấp tánh là vọng hữu; y tha khởi tánh là giả hữu; viên thành thật 

tánh là thật hữu. 

99. Ngã: chủ tể, phàm phu không rõ thân ngũ uẩn này là nghĩa mượn hòa hiệp, mà 

lại cố chấp rằng thân thể người thật có tự chủ, tự tại, gọi là nhơn ngã; chứ rõ thân ngũ uẩn 

là nghĩa mượn hòa hợp hẳn không có nhơn thể nên nói nhơn vô ngã. Ðó là cái lẽ quán sát 

của Tiểu thừa, dùng để dứt cái chướng phiền não mà đắc quả Niết Bàn. 

Cố chấp các pháp có thật thể, có thật dụng, thì gọi là pháp ngã; nay hiểu các pháp 

do nhơn duyên sanh, nó hẳn không có tự tánh, thì gọi là pháp vô ngã. Ðó là lẽ quán sát 

của Ðại thừa Bồ Tát, để đoạn cái chướng sở tri mà đắc Bồ Tát đạo. 

100.  Sự  sự  vô  ngại  pháp  giới.  Tất  cả  chia  ngăn  mỗi  sự  mỗi  pháp  nhứt  nhứt  đều 

đúng thức tánh, vì suốt lẫn với nhau bằng mỗi lớp mỗi lớp vô cùng vô tận (xin xem ở số 

12). 

101.  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên.   Ðấy  là  Thiên  Thai  tông  phân  làm  "Hoá  pháp  tứ 

giáo". 1. Tạng giáo tức tam tạng là kinh, luật, luận, phân rành từ bộ, từ loại, nói về pháp 

tứ đế nhơn duyên sanh diệt, chính là để dạy cả Thinh Văn, Duyên Giác gọi là nhị thừa, 

mà rộng ra thì cũng hóa độ đến Bồ Tát nữa. 2. Thông giáo: nói về pháp tứ chơn đế bằng 

lẽ tức không vô sanh, cả tam thừa thông đồng học tập, nhưng dùng Bồ Tát làm chính cơ, 

còn nhị thừa làm bàng cơ. 3. Biệt giáo: riêng biệt đối với Bồ Tát, để nói pháp Ðại thừa vô 

lượng nghĩa, chớ chẳng đồng với người bực nhị thừa. 4. Viên giáo: Ðối với Bồ Tát bực 

tối thượng lợi căn để nói về pháp trung đạo thật tướng bằng sự lý viên dung. Bốn giáo ấy 

là pháp môn để giáo hóa chúng sanh được lợi ích, nên gọi hóa pháp tứ giáo. 

102. Cây thuốc chúa: Thảo mộc đều có thể lành bệnh mà trong cả dược thảo, thứ 

nào  hay  nhứt  hơn  hết  được  gọi  dược  vương  thụ.  Như  Hoa  Nghiêm  kinh  nói:  “Có  cây 

thuốc thượng hảo,  gốc rễ ăn sâu, cành lá bủa khắp, rễ, cọng, nhánh lá đều trị lành các 

bệnh; ai nghe hương vị của nó, cũng đều lành bệnh tất cả. Bồ Tát cũng thế dùng Ðại bi 

ướp thân nên từ hình thể đến tiếng tăm, đều lợi ích cho chúng sanh, gọi là cái thân Ðại 

Dược Vương”.  Sách Pháp Hoa Nhập Sớ chép rằng: “Ðối với Ðức Quán Thế Âm, chúng 

sanh nào được thấy thân thể hay nghe tiếng tăm, đều đặng hết bệnh khổ, vì thân Bồ Tát 

như cây thuốc chúa nên nói "Phổ Môn thị hiện cứu khổ tầm thinh". 

103. Viên giác Phật: Pháp thân Phật của Viên giáo là Tỳ Lô Xá Na Phật. Pháp Hoa 

Văn Cú nói: “Ẩn 3 tướng trước, chỉ thị ra cái thân tướng bất khả tư nghì như hư không 

tức là Phật Viên Giác, vì tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn”. 

Nghe  pháp  Phổ  Môn:  Phổ:  khắp  giáp;  Môn:  trí  giác  khai  thông  không  ngại,  hay 

thông đường khiến người tỏ vào. Pháp Hoa Khoa Chú nói: “Phổ Môn pháp tức là Viên 

Thông pháp”. Kinh Hoa Nghiêm nói rõ trong một môn, thâu vào tất cả pháp, gọi là Phổ 

Môn  pháp.  Sách  Thám  Huyền  Ký  nói:   “Vào  pháp  tổng  trì  duyên  khởi,  trong  một  môn 

liền thông gồm cả viên dung pháp giới, nên nói Phổ Môn”. 

104. Bát nạn lên Thập Ðịa: 1. Ðịa ngục khốn khổ vì quá tội khổ. 2.  Ngạ quỉ khốn 

khổ vì quá đói khát. 3. Bàng sanh khốn khổ vì quá si mê. 4.  Uất Ðơn Việt, khốn khổ vì 

quá vui  sướng không tu được. 5. Trường Thọ thiên là các trời  và ở trung  giới,  thượng 

giới, vì quá ư sống lâu khó giải thoát để tiến tu và quá ư hưởng phước vui cũng không tu 

được mà thành ra khốn khổ. 6. Những kẻ  điếc, đui,  câm,  ngọng,  giữa nhơn gian, khốn 

khổ  vì  6  căn  chẳng  đủ,  thiếu  cái  tướng  người.  7.  Thế  trí  biện  thông:  Khốn  khổ  vì  xảo 

ngôn biện bác, phải nói ra quấy; quấy nói ra phải, nói sao nghe cũng có lý được cả, nhưng 

thất đức ác khẩu vì mất sự thật. 8. Phật tiền, Phật hậu:  Người sanh trưởng ở chỗ không 

có pháp Phật và giữa quãng đời giữa hai đức Phật, nghĩa là Phật trước đã qua đời, Phật 

sau chưa xuất thế, mà ở chỗ chẳng có chùa Phật, đạo pháp gì; còn chỗ có đạo Pháp và có 

thấy nghe tu học được thì khỏi bị cái nạn đó. 

105. Thắng Ứng thân, Liệt Ứng thân: Thắng Ứng thân cũng gọi là  "Tôn Ðắc thân". 

Tổ Thiên Thai lập ra ba thân: Pháp, Báo và Ứng. Với Báo thân lại phân làm hai: 1. Tự 

thụ dụng thân. 2. Tha thụ dụng thân: Ðối với cái Báo thân bằng tự thụ dụng thì kêu cái 

Báo thân bằng Tha Thụ dụng, là:  "Ứng thân". Ðối với thứ ba liệt ứng thân trượng lục thì 

kêu Tha thụ dụng thân là  "Thắng Ứng". Vậy biết "Thắng Ứng thân" tức là Tha thụ dụng 

Báo thân.  Sách Pháp Hoa Văn Cú Ký chép:  “Nên với  "Tha thụ dụng thân", cũng được 

gọi là "Báo thân", cũng được kêu là "Ứng thân"; dù Thắng hay Liệt cũng đều tên là "Ứng 

thân" cả. 

106.  Ðịnh  thiện,  tán  thiện:  Ðịnh  là  nghỉ  dứt  cái  tư  lự  để  tâm  ngưng  trụ  vào  một 

cảnh; Tán là bỏ ác để tu lành, mặc dù tâm tán loạn. Tóm lại, là đều đem hai hạnh ấy hồi 

hướng nguyện sanh về Tịnh Ðộ. Ðời Ðường, ngài Thiện Ðạo đem 16 pháp quán của một 

bộ  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  phân  làm  định  thiện,  tán  thiện;  với  13  quán  trước, 

dùng cái tâm thiền định, để quán tưởng Y Báo, Chánh Báo của Tịnh Ðộ, nên gọi là Ðịnh 

Thiện. Với 3 quán sau, dùng cái tâm tán loạn để tu cái hạnh 3 phước 9 phẩm nên gọi là 

tán thiện. 

107. Tam chưởng tịnh nghiệp: Lại tên là 3 điều phước: 1. Thảo nuôi cha mẹ, vâng 

thờ sư trưởng, lòng từ chẳng sát sanh, tu 10 nghiệp lành. 2.  Giữ và làm đủ các giới hạnh. 

3. Phát Bồ Ðề tâm, tin sâu lý nhơn quả, đọc tụng kinh Ðại thừa. 

108.  Bốn  tánh:  1.  Tự  tánh  hành:  Bồ  Tát  tự  tánh  bấy  lâu  nay  vẫn  hiền  lành,  hiếu 

dưỡng phụ mẫu, kính thuận Sa Môn, làm đủ 10 điều thiện. 2.  Nguyện tánh hành: Bồ Tát 

phát tâm nguyện thành đạo tác Phật. 3. Thuận tánh hành: Bồ Tát thuận theo 6 độ để thuận 

hành. 4. Chuyển tánh hành:  Nhơn công tu hành, để chuyển phàm thành thánh. Thấy rõ 

trong Phật Bổn Hạnh Tập Kinh cuốn nhứt. 

109. Do tuần: Danh từ số dặm của Ấn Ðộ, có 3 hạng: 1. Thượng do tuần: 80 dặm. 

2. Trung do tuần: 60 dặm. 3. Hạ do tuần: 40 dặm. Mỗi một dặm là xa bằng ngó con trâu 

nhỏ như con dê (tức là như một cây số ngàn). 

110. Cây báu Ðạo Tràng: Kinh Vô Lượng Thọ cuốn thượng chép về chuyện cây Bồ 

Ðề ở thế giới Cực Lạc như vầy: Cây báu nơi đạo tràng của Ðức Di Ðà, nó có vô lượng 

ánh màu, thân cây cao đến 4 trăm muôn dặm, là chỗ đức Di Ðà ngồi thành đạo thuyết 

pháp, đó là tịnh độ hoàng kim, nên cây Bồ Ðề bằng ngọc báu. Còn ở uế độ nầy nơi đạo 

tràng chỗ Ðức Thích Ca ngồi thành đạo thuyết pháp thì cây Bồ đề bằng gỗ. 

Nói tóm lại, cây Bồ Ðề hay chốn Ðạo tràng đều là tiêu biểu của Ðạo, từ sự 

đến  lý...  Ðạo  tràng:  Là  cái  trường  để  học  Ðạo,  như  những  chỗ  Tăng  chúng  ở  tu  hành: 

chùa chiền, Tịnh xá, Hội quán Hội Phật học v.v...đều gọi là Ðạo tràng. Cây Bồ Ðề là Phật 

ngồi nơi gốc cây nầy tu luyện mà được "giác ngộ", chứng đặng "nhứt thế đạo chủng trí" 

nên gọi cây nầy là cây Bồ Ðề, và đặt nó là cây Bồ Ðề. Bồ Ðề là tiếng Phạm (Bồ Ðề hay 

Bu Ði, Bù Ðì, Bồ Ðà cũng thế), Tàu dịch là "giác trí". 

111. Do tuần, cựu dịch do tuần; tân dịch là thâu thiện na, dịch nghĩa là  Hợp Ứng. 

Kể Hợp Ứng với bấy nhiêu đo lường, đồng với số trạm ở xứ nầy hồi xưa. Nguyên tiếng 

Phạm là  Yojena (xem thêm ở số 109). 

112.  Ngũ  nghịch:  Ngũ  nghịch  thông  đồng  của  tam  thừa  nói:  1.  Giết  cha;  2.  Giết 

mẹ; 3. Giết A La Hán; 4. Làm thân Phật ra máu; 5. Phá hòa hợp Tăng. 

113. Na do tha: Dịch là số ức, có ba hạng: 1. Một ức bằng mười vạn.  2. Một ức 

bằng trăm muôn. 3. Một ức bằng nghìn muôn. Na Do Tha, tiếng  Phạm Nayuta. 

114.  Với  sanh  thân  cao  lớn  còn  đợi  nói  rõ  điều  nghi:  Có  chỗ  nói  "Cái  thân  cao 

mười vạn ức Na Do tha", đó là cái sanh thân (cũng như ứng thân hay hóa thân). Số là cái 

thân ở tịnh độ, thắng hơn cái thân ở uế độ, vì sanh thân bên tịnh độ phải cao lớn chừng nớ 

(bấy nhiêu đó), còn sanh thân ở uế độ thì chỉ có một trượng 6 thước. Tri Lễ pháp sư dùng 

13 lần vấn đáp để biện minh việc nầy, quyết định là cái thân cao lớn đặc biệt (rút ở sách 

Diệu Tông Sao). 

115. Bảy đời Phật: Kinh Tràng A Hàm đại bổn nói: "Trước đây 91 kiếp về đời quá 

khứ, bấy giờ có Phật hiệu là Tỳ Bà Thi (Vipasyin); kế, 31 kiếp trước đây, bấy giờ có Phật 

hiệu  là  Thi  Khí  Như  Lai  (Sikhin);  cũng  trong  kiếp  trên,  bấy  giờ  có  Phật  Tỳ  Xá  Bà 

(Visvahhù);  giữa  kiếp  Hiền  đây,  trong  tiểu  kiếp  thứ  9  có  đức  Câu  Lưu  Tôn  Phật 

(Krakucchanda); đức Câu Na Hàm (Kanakmuni); đức Ca Diếp (Kàsyapa). Ta (đức Thích 

Ca) nay cũng ở trong kiếp thứ 9 của Hiền kiếp này". Kinh Ðại Bi nói: "A Nan! Giữa kiếp 

Hiền này, sau khi ta nhập diệt rồi, qua tiểu kiếp thứ 10 về sau, còn có 996 đức Phật nữa 

tiếp tục ra đời, như trước Ta thì đức Câu Lưu Tôn là số 1, ta là số 4, qua tiểu kiếp thứ 10, 

Di Lặc Phật là số 5. Ðến tiểu kiếp thứ 20, đức Lư Cha Như Lai là số 1.000, ngươi phải 

biết thứ lớp như thế" (với 1.000 Phật trên xin xem cái biểu đồ ở bộ Nguyên Nhơn Luận). 

Luận Trí Ðộ nói: "Trước Hiền kiếp 91 tiểu kiếp, ban đầu có Tỳ Bà Thi, giữa 

tiểu kiếp thứ 31 trước đây có hai đức Phật là Thi Khí, Ðệ Thứ Bà Phụ; trong Hiền kiếp 

đây có 4 Phật là: Ca la Cưu Xàn Ðà, Ca Na Dà Mưu Ny, Ca Diếp và Thích Ca Mâu Ni". 

Ba đức Phật trước là Phật ở về khoản rốt kiếp Trang Nghiêm của quá khứ; còn 4 Phật sau 

là Phật ở về tiểu kiếp thứ 9 trong kiếp trụ giữa nhơn hiền của kiếp hiện tại. 

116. Tu sáu pháp niệm. 1. Niệm Phật là từ bi đại Ðạo Sư; 2. Niệm Pháp là tam thế 

Phật mẫu; 3. Niệm Tăng là nhơn thiên phước điền; 4. Niệm Thiên là trường thọ an lạc; 5. 

Niệm giới là thân tâm thanh tịnh; 6. Niệm trí là phổ tế bần cùng. 

117. Cùng chia sâu cạn: Sách Vĩnh Gia Tập nói: “Tỷ như ba con thú voi, ngựa, thỏ 

đồng lội qua một dòng sông, lại phân biệt nhau về sâu cạn, vì  giò của ba con có dài, ngắn 

khác nhau. Voi dụ Bồ Tát; ngựa tỷ như Duyên giác, thỏ ví Thinh  Văn; sông tỷ là lý chơn 

không của Ðạo. Lý Chơn Như vẫn một, tùy theo trình độ của ba hạng người có cao và 

thấp nên sự thấy có khác nhau. 

118. Phước hơn thiên cung: Lời tựa sách Qui Nguơn có 2 câu: "Hạ sanh du thắng 

bách thiên cung nan nghị ư đồng luận; thượng phẩm duy cao, nhứt an dưỡng vô cùng chi 

Cực Lạc". Ðại ý là: Người niệm Phật, được vãng sanh dù là ở hạng rất thấp, nhưng hưởng 

phước vui hơn gấp trăm lần phúc vui của thiên cung; còn tu niệm Phật được bực cao nhứt 

càng hưởng phúc vui nhiều đến vô cùng. 

119. Cụ phược phàm  phu:  Phiền não nó trói  người  đời,  đem  buộc trong lao ngục 

sanh tử, gọi là phược; người mà đủ có phiền não, gọi là cụ phược, tức là tất cả phàm phu. 

Kinh Anh Lạc chép: “Chúng cụ phược phàm phu chưa biết ngôi Tam bảo”. Tức như hiện 

nay  những  người  mà  không  biết  Phật,  Pháp,  Tăng,  cứ  mê  sa  trong  vũng  bùn  ngũ  dục 

chính là bọn cụ phược phàm phu đó. 

120.  Thinh,  danh,  cú,  văn:   Thinh  là  một  trong  năm  trần  (Sắc,  thinh,  hương,  vị, 

xúc), gọi là thinh trần do 4 đại (4 nguyên chất lớn) tạo ra, nó thuộc về sắc pháp, cảnh sở 

đối của nhĩ căn Phật dùng thinh để thuyết pháp, nhơn đó đặng tế độ chúng sanh, nên dùng 

thinh làm Phật sự, lấy thinh làm giáo thể. Danh là tên của chữ; Cú là ráp chữ thành câu; 

Văn là chữ ráp nhiều nét thành chữ. Luận Khởi Tín chép về giáo thể có 4 môn: môn thứ 

nhứt là "tùy tướng" có 4 câu, câu thứ hai nói: hoặc dùng âm thinh làm tánh, còn các thứ 

Danh, Cú, Văn là những cái quanh co trên âm thinh, là mượn lấy đó để định nói lời nầy, 

lẽ nọ mà thôi, chứ ba món ấy nó chả có thể gì cả, như tự mẫu, vần mẫu, chỉ có giọng 

ngâm nga, mà không có nghĩa lý gì cả. 

121.  Mười  môn:  1.  Âm  thinh  ngữ  ngôn;  2.  Danh  cú  văn  thân;  3.   Thông  dùng  4 

pháp; 4. Các pháp rõ nghĩa; 5. Thâu cảnh chỉ tâm; 6. Gồm duyên vào không; 7. Lý sự 

thắng ngại; 8. Suốt gồm sở thuyên; 9. Sự sự không ngại; 10. Ấn bể rõ bày. 

122. Thiên Vận: Thiên:Văn tự trong một bài, cả từ đầu chí cuối, gọi là một thiên, 

như Thượng thiên, Hạ thiên... Vận: Vần bình vần trắc v.v... 

123.  Dùng  cơm  thơm  làm  Phật  sự:  Kinh  Tịnh  Danh  chép:  “Trong  nước  Chúng 

Hương, đức Hương Tích Như Lai lấy cơm thơm để làm Phật sự”. Nghĩa là Phật ấy thuyết 

pháp bằng hơi cơm thơm, vì chúng sanh ở đấy tỹ căn thông lợi hơn các căn khác nên chỉ 

nghe pháp bằng lỗ mũi tiếp xúc với hơi cơm mà tỏ đạo lý. Còn chúng sanh ở thế giới Ta 

Bà đây thì lỗ tai nghe pháp được thông lợi hơn các căn khác nên Phật Thích Ca phải tùy 

theo căn cơ mà thuyết pháp bằng âm thinh, dùng tiếng tăm làm giáo thể. 

124. Bổn chất ảnh tượng: Bổn chất của thức, ảnh tượng của thức, tự chứng phần và 

kiến phần làm bổn chất; sở biến tướng phần làm ảnh tượng. 

125. Diệu quán sát trí: Ðấy là chuyển thức thành trí; chuyển đổi cái thức thứ 6 của 

phàm  phu,  để  tiến  đến  quả  Phật  thì  thức  ấy  nó  thành  ra  cái  trí  diệu  quán  sát.   Nghĩa  là 

xem xét các pháp, coi pháp nào nên nói cho vừa với trình độ người nghe được lợi ích. 

126.  Bổn  chất  giáo:  Như  nhãn  thức  nó  duyên  qua  sắc  cảnh  ngoài  ảnh  tượng  (tức 

tướng phần) sở hiện nơi nhãn thức ra, còn chủng tử của A Lại Da thức nó sở sanh cái sắc 

pháp bằng thật chất, để làm chỗ cho ảnh tượng ấy ký thác, gọi là bổn chất. Như ý thức nó 

bỗng  nhiên  ngầm  hiện  lên  cái  tưởng  tượng  bằng  cách  hữu  danh  vô  thật,  như  lông  rùa, 

sừng thỏ và hoa đốm trên không, thì nó chỉ có cái ảnh tượng, chứ không có cái bổn chất 

để ký thác, nên gọi là "độc ảnh cảnh". Sách Duy Thức Thuật Ký nói: “Trừ ảnh ra ngoài 

riêng có sở thác, tên là bổn chất”. Những chỗ giảng nói như thế, kêu là bổn chất giáo. 

127. Ảnh tượng giáo:  Ðối với ánh sáng, vật thể nó bị  ngăn che thì nó hiện ra bóng 

dáng, với cái bóng ấy ta dù thấy được chớ nó không có thật thể, tức là không. Ðó là để ví 

dụ các pháp không có tự tánh. Chúng sanh bị vọng thức phân biệt, với trên tâm hiện ra 

mỗi mỗi hình tướng, gọi là ảnh tượng, thế cũng như ảnh tượng trên nước, trong gương. 

Những chỗ giảng nói như thế, gọi là ảnh tượng giáo. 

128. Tăng thượng duyên: Một điều kiện thêm mạnh lên. Quán Kinh Huyền Nghĩa 

nói: “Chúng sanh mà được vãng sanh về Tịnh Ðộ đó, đều nương sức mạnh đại nguyện 

tịnh nghiệp của Ðức A Di Ðà Phật, làm tăng thượng duyên”. Tăng thượng duyên là một 

trong bốn duyên, tăng thượng duyên là một cái điều kiện có sức mạnh để giúp cho một 

pháp nó được sanh khởi. Như nhãn căn nó năng sanh ra nhãn thức; ruộng đất hay sanh 

trưởng  lúa  bắp.  Sách  Ðại  Thừa  Nghĩa  Chương  nói:  “Tăng  thượng  duyên  là  một  phần 

mạnh để giúp cho một pháp nào chóng sanh khởi”. 

129. Ông Không Sanh (Tu Bồ Ðề) ngồi yên trên gộp đá; giữa chốn hư không, trời 

Ðế Thích rải hoa xuống để cúng dường. Không Sanh hỏi: “Ai rải hoa chi đó?” „Tôi là 

Thiên Ðế Thích mà (dưới thế nầy họ tôn xưng là Ðức Chúa Trời), hôm nay thấy Tôn giả 

thuyết pháp Bát Nhã rất hay nên tôi rải hoa cúng dường”. “Tôi có nói, có thuyết gì đâu? 

Vì pháp Bát Nhã chơn không kia mà nên gọi là "vô pháp khả thuyết", thế thì có nói năng 

chi!”  “À!   Thế  thì  Tôn  Giả  Ngài  không  nói,  thời  tôi  cũng  không  nghe”.  “Ừ!  Vậy  mới 

đúng  lý  Bát  Nhã  chứ”.  Vì  không  nói,  không  nghe  mới  đồng  thể  chơn  không  vô  tướng 

(Thị chư pháp không tướng, bất sanh bất diệt v.v...). 

130. Mười môn: 1. Ngã, pháp đều có; 2. Pháp có ngã không; 3. Pháp không tới lui; 

4. Thông hiện giả chơn; 5. Tục dối, chơn thật; 6. Các pháp chỉ có danh; 7. Ba tánh luống 

có; 8. Chơn không phi tướng; 9. Không, hữu, đều không ngại; 10. Viên dung đủ đức. 

131. Ngoài có pháp trong có Ngã: Với trong căn thân, chấp có ngã tướng làm chủ 

tể thì gọi là ngã chấp; với ngoài khí giới, chấp có pháp tướng, là những sự vật sở hữu của 

bổn ngã thì gọi là pháp chấp. Như chấp có thân thể của ta, tên tuổi của ta, danh dự của ta; 

thân thuộc của ta, nhà vườn của cải, xứ sở nước nhà của ta, đều thuộc về ngã và pháp 

chấp. 

132. Phật pháp ngoại đạo: Các phái ngoại đạo đều chấp có, hoặc:  "Thần ngã: linh 

hồn" là ta sống lâu... hoặc "Pháp ngã: pháp mầu" là luyện được tài hay phép thuật giỏi 

v.v... Sau khi họ qui đầu, hay lợi dụng Phật pháp, mượn Phật làm danh, tuy nhãn hiệu bên 

ngoài là Phật pháp, chứ nguyên lai đầu óc chấp ngã chấp pháp vẫn còn nên gọi là: Phật 

pháp ngoại đạo. 

133. Y chánh hai báo: Chánh báo là tất cả thân thể của Ðức Phật A Di Ðà và các 

Bồ Tát cùng dân chúng trong cõi Cực Lạc đều là tướng mạo thanh tịnh trang nghiêm; Y 

báo là sự vật,  lầu đài quốc độ, đều là hoàng kim thất bửu rất là vi diệu. 

134. Ðịnh huệ bình đẳng: Là thiền định và trí huệ, thâu dẹp được điều tán loạn của 

ý thức, nói không vọng động là Ðịnh; xem xét sự nầy lý nọ đều rành mạch không mê lầm, 

là Huệ. Tu thiền định quán tưởng, phải đồng thời vừa có Ðịnh, vừa có Huệ, quân bình với 

nhau mới được. Chớ nếu chỉ có Ðịnh mà không có Huệ thì cái định ấy là "khô định" hoặc 

si định thì hại lắm!  Còn nếu chỉ có Huệ mà không có Ðịnh thì cái Huệ ấy gọi là "cuồng 

huệ" hoặc "lão khẩu không", cũng như thể trí biện thông là một. 

135. Chi Lâu Ca Sấm: Cũng kêu là Chi Sấm là một nhà Tăng ở nước Nguyệt Chi, 

tức là nước Bạc Khu La (Bhuhkhàra) ở phía Tây Ấn Ðộ. Ngài qua Trung Hoa, đời Hậu 

Hán,  trong  khoảng  triều  Minh  Ðế  58-74.  Khang  Tăng  Khải:  Khương  (Khang):   nước 

Khương Cư, tức là nước Toát Mạt Kiến (Samankand) ở về phía Bắc nước Nguyệt Chi. 

Ngài  Tăng  Khải  tức  tên  là  Tăng  Già  Bạt  Ma  (Samghavarman)  qua  nước  Tàu  đời  Tào 

Ngụy, năm  Gia Bình thứ V (năm) Quí Dậu, 253), ở chùa Bạch Mã, thành Lạc Dương. 

Ngô Chi Khiêm: Ngô: Ðông Ngô (đời Tam quốc) Chi Khiêm tự là Cung Minh, một vị ưu 

bà tắc nước Nguyệt Chi, sau là một vị cao tăng ở đời Hán Mạt, tướng người nhỏ, cao, 

đen, ốm, mắt trắng, con ngươi vàng. Tống Pháp Hiền:  Ngài Pháp Hiền là người ở đời 

Triệu  Tống  (960-1296).  Bồ  Ðề  Lưu  Chí:  (Bodhiruci);  dịch  Pháp  Ái:   người  xuất  thân 

nước Nam Thiên Trúc, qua Tàu nhằm đời Ðường, triều Vũ Tắc Thiên; dịch 3 Tạng kinh 

vào năm Tân Hợi (711) cùng với Ngài Pháp Tạng, Trần Ngoại v.v... đồng dịch tại đình 

Cam Lộc. 

136. Già Ðà: bộ bài kệ: Pháp Hoa Huyền Tán chép: “Già Ðà dịch là Tụng, nghĩa là 

xưng tụng, ca tụng, cứ 4 câu làm một bài tụng”. Sách Ðại Thừa Nghĩa Chương nói: “Già 

Ðà dịch bài kệ, không tụng lại nghĩa trường hàng, chỉ dùng bài kệ để nói rõ bày các pháp 

nên nói là Già Ðà. Tất cả hoặc mỗi câu 4 chữ, 5 chữ, 7 chữ, 9 chữ; chẳng nói lại nghĩa 

trên, đều là Già Ðà”. 

137. Phù Tần, Dao Tần: 1. Thuở đời nhà Châu, có người Phi Tử, cháu chắt của ông 

Bá  Ích;  Phi  Tử  là  người  có  cái  nghề  nuôi  ngựa  hay  lắm;  nên  được  Châu  Bình  Vương 

(770-772 trước L.T.) yêu dùng, sau phong hầu đất Thiểm, quốc hiệu là Tần, thế là Doanh 

Tần. 2. Thuở Ðông Tấn (317-419), có ông Phù Kiên, thế lực cường thạnh, chiếm cứ nơi 

Quan Trung, lập quốc hiệu là Tần, đó là Phù Tần.  3. Ông Dao Trành làm tướng cho ông 

Phù Kiên, sau Phù Kiên bị thua nhà Tấn. Dao Trành cũng chiếm Quan Trung; truyền đến 

con Dao Trành là Dao Hưng, thế là Dao Tần. 

138.  Nước  Ku  Che  (Cưu  Ty):  Cựu  dịch  là  Cưu  Ty,  Cu  Chi  Nẵng;  tân  dịch  Quật 

Chi, Cưu Ty, mà người ta đọc trật vần là Qui Tư! Vì họ chỉ biết chữ Qui (rùa), chữ Tư 

hay chữ Tự (nay) mà thôi, chớ họ chẳng biết 2 chữ Qui Tư nó còn có vần chính nữa là 

Cưu Ty, nên đọc là Ku Che đúng hơn. 

Ku Che là một nước ở về lưu vực phía Tây nước Tàu, thuở nhà Ðường đặt là 

Ku  Che  đô  hộ  phủ, tức  nay  là  huyện  Khố  Xa  của  đất  Tân  Cương,  là  xứ  Phật  Giáo  rất 

thạnh hành từ xưa nay; ngài Cưu Ma La Thập sanh tại đó. 

139.  Sai  tướng  Lữ  Quang:  Vua  Tần  Phù  Kiên,  năm  Kiến  Nguơn  thứ  13,  sai  Lữ 

Quang dẫn binh tướng qua đánh thắng được nước Ku Che (trận viễn chinh nầy, mục đích 

không giành cướp chi hơn là chỉ đoạt được vị pháp sư mà thôi) rồi rước ngài  La Thập 

Pháp  sư  về,  ca  khúc  khải  hoàn;  đem  quân  về  đến  đất  Lương  Châu,  nghe  Phù  Kiên  đã 

chết,  Lữ Quang chiếm cứ ở đấy xưng đế, quốc hiệu là Hậu Lương (năm Kỷ Sửu 389). 

Ðến khi Lữ Quang chết, cháu giòng thúc bá là Lữ Long đầu hàng nhà Tần, bấy giờ ngài 

La thập mới vào đến Quan Trung ở nơi vườn "Tiêu Diêu Viên". 

140. Niên hiệu Hoàng Thỉ năm thứ 11: Hoàng Thỉ một niên hiệu nước Tần trong 

khoảng niên hiệu Long An của nhà Ðông Tấn từ năm Ðinh Dậu đến năm Canh Tý (397-

400). 

141. Ngài Huyền Trang pháp sư: Một nhà Tăng đời Ðường, du học qua Ấn Ðộ, thụ 

học với Ngài Luận sư Giới Hiền, trải mười mấy năm, về nước chở theo hơn 650 bộ kinh, 

luận, cùng đệ tử đồng dịch ra được 75 bộ, cộng được 1.338 cuốn được hai Vua Thái Tôn 

và Cao Tôn (627-683) đều tôn trọng. 

142. Trinh Quán năm thứ ba là năm Kỷ sửu (629). 

143.  Nước  Xá  Vệ:   Thiện  Kiến  Luật  chép:  “Xá  Vệ  là  tên  người,  xưa  có  người  ở 

đấy, về sau nhà vua lập làm tên nước là Xá Vệ quốc, một tên là Ða Hữu Quốc‟, rằng: Có 

nhiều người thông minh tài trí và các thứ quí báu lạ lùng đều sản xuất nơi đây. 

144. Trinh Quán năm thứ 19: Trinh Quán là kỷ nguơn của Ðường Thái Tôn; năm 

thứ 19 là năm Ất Tỵ (645). 

145. Diện mạo như lúc còn sống:  Người mà không dâm dục thì tinh khí nó cố kết 

thành nhiều khối: gia dĩ giới thân huệ mạng huân kết thành tịnh chất, thành thử dầu thức 

tánh lìa khỏi xác mà tiền ấm thân vẫn còn như sống. Trái lại người mà tinh khí ra hết và 

không giới luật duy trì thì dù chưa tắt thở mà sắc diện đã hiện tử tướng hoặc là tái, xanh, 

hoặc thâm đen. 

146. Với cây tùng mà ngài Huyền Tráng ước nguyện chi đều được như thế đấy, là 

thêm một điều nữa cho ta biết rằng "Vật ngã nhứt như!" Vì cây tùng ấy không phải vật 

ngoài tâm. Vậy, với lẽ cảnh không ngoài tâm, tâm tức là cảnh và tâm tạo thiên biến, do 

đây càng thêm thấy rõ, nếu mỗi người tâm như tâm của Pháp sư.  Kinh nói: “Tình dữ vô 

tình cộng thành Phật đạo”, lại càng chứng rõ. Tâm là Chánh báo cảnh là Y báo, nếu tâm 

ấy là tâm Phật thì cảnh ấy sẽ là cảnh Phật, như cảnh Tây Phương Phật A Di Ðà.  Trái lại, 


nếu tâm là chúng sanh thì cảnh ấy là chúng sanh như cảnh Ta Bà này, do vì tâm trược của 

chúng sanh gây tạo. 

147. Ma Ðảnh tùng: Cây tùng được rờ đầu là một pháp ma đảnh thụ ký của Phật Tổ 

xưa. Lại là một đạo lý tâm năng chuyển vật. Cũng đồng một cảnh giới với "ngoan thạch 

điểm đầu". Trần Ðoàn nói: “Ðạo thông thiên địa hữu hình ngoại”, vậy thử hỏi "Duy vật 

hay Duy tâm?" Chúng sanh được tiến đến trình độ đó thì thế giới mới hết giặc cướp, vì 

vật ngã nhứt như, không phân biệt, bởi tâm tịnh, độ tịnh, tam giới duy tâm, vạn pháp duy 

thức. 

148. Hằng hà: Trường A Hàm kinh nói: “Phía đông ao A Nậu Ðạt, có sông Hằng 

Già”. Sách Huyền Tráng Ký nói: „Gà Canga (Gange), sách Tây vực ký chép: Căng (kình) 

gahà”, cựu dịch là Hằng Già hà, dịch nghĩa Thiên Ðường Lai, là vị nguyên đầu từ cao 

đảnh núi lại. 

149. Vào định Nhựt quang: Tu pháp thiền định đây, là cầu cho được sáng suốt để 

duy trì pháp của Phật. Truyện chép: “Ngài Vô Trước tu định nhựt quang, giữ đúng như 

lời mà tu học, liền đắc định ấy về sau, với trước kia những chỗ chưa hiểu rõ đều thông 

suốt, vì chỗ thấy nghe đều nhớ không quên. Ðương thời chứng suốt, vì chỗ thấy nghe đều 

nhớ không quên.  Ðương thời  chúng nhơn tôn xưng là "Thiên Bộ Luận Chủ" (ông chủ 

làm ra ngàn bộ luận) 

150. Mười sớ lưu thông: 1. Văn Thù Bát Nhã Kinh Sớ; 2. Phật Di Giáo Kinh Sớ; 3. 

Bát Nhã Tâm Kinh Sớ; 4. Thoại Ứng Kinh Sớ; 5. Tứ Thập Nhị Chương Kinh Sớ; 6.  Bất 

Tư Nghì Pháp Môn Kinh Sớ; 7. Vô Lượng Nghĩa Kinh Sớ; 8. Phổ Hiền Quán Kinh sớ; 9. 

A Di Ðà Kinh Sớ; 10. Thủ Lăng Nghiêm Kinh Sớ. Ðời bấy giờ ai cũng xưng là "Thập 

kinh sớ chủ". 

151.  Chẳng  những  số  ức:   Sách  kinh  Thi  nói:  "Thương  chi  tử  tôn,  kỳ  lệ  bất  ức", 

nghĩa là: với con cháu của nhà Thương, chẳng thể dùng số ức để tính hết đặng, vì quá 

đông. 

152.  Bảo  Vương  Luận:  Chùa  Thảo  Ðường,  ngài  Phi  Tích  pháp  sư  chép  bộ  Niệm 

Phật Tam Muội Bảo Vương Luận. 

153. Long Thơ, Vô Tận: Huyện Long Thơ, Vương Nhựt Hưu, chép văn Tịnh Ðộ. 

Vô Tận cư sĩ là Trương Thường Anh, có chép văn cầu sanh Tịnh Ðộ. Quan thị lang là 

Vương Cổ Trực chép tập Tịnh Ðộ Quyết Nghi.  Xứ Ngô Quận, sa môn Ðại Hựu chép tập 

Tịnh Ðộ Chỉ Qui. Vô Công sư sĩ là Vương Ðiền chép lục Tịnh Ðộ Tự Tín. Ngài Từ Vân 

Sám Chủ, hiệu Tuân Thức chép bộ Tịnh Ðộ Lược Truyện. 

154. Kệ kỉnh lộ tu hành: Ngài Thiện Ðạo Hòa thượng làm bài kệ rằng: 

Tiệm tiệm kê bì hạc phát:  Dần dần da nhăn tóc bạc; 

Khan khan hành bộ lung chung:  Xiểng xiểng gối dùng bước giạt; 

Giả nhiêu kim ngọc mãn đường:  Ví dầu vàng ngọc đầy nhà; 

Khởi miễn suy tàn bịnh khổ:  Ðâu khỏi ốm đau hành xác! 

Nhậm thị thiên ban khoái lạc:  Dầu cho ngàn thức sướng vui; 

Vô thường chung thỉ đáo lai:  Rốt cũng trăm năm thắm thoát! 

Duy hữu cảnh lộ tu hành:  Chỉ có nẻo tắt dễ tu; 

Ðản niệm A Di Ðà Phật:  Niệm Phật sanh về (Tịnh Ðộ) Cực lạc. 

155. Thần thê An Dưỡng: Ðức Vĩnh Minh Thọ Thiền Sư chép bài "Phú Thần Thê 

An Dưỡng"  (một tên nước của Cực Lạc quốc). 

156.  Tịnh  Ðộ  Thi:   Ðời  Tống-Nguơn  có  ngài  Trung  Phong  Bổn  Thiền  Sư,  đời 

Nguơn-Minh ngài Tây Trai Sở Thạch Kỳ Thiền sư v.v... đều làm thi để vịnh pháp Tịnh 

Ðộ. 

157.  Quan Thái thú Ðoàn Công làm bài kệ để khen rằng: 

Ngã sư nhứt niệm đăng sơ địa, 

Phật quốc sanh ca lưỡng độ lai, 

Duy hữu môn tiền cổ hòe thụ, 

Chi đê chỉ vị quải kim đài. 

Ðại ý rằng: Thầy ta tu niệm Phật được nhứt tâm bất loạn lên bực Sơ địa; nước 

Phật đem nhạc đến đón đã hai lần. Duy có trước ngõ cây hòe xưa, cành thấp bởi vì ngại 

đài vàng. 

158.  Ðại Lịch năm thứ chín:  Ðời nhà Nguơn chỉ có Thiên Lịch, chứ không có Ðại 

Lịch, mà đến cả đời Minh cũng chẳng thấy có Ðại Lịch mà là niên hiệu Ðường Ðại Tôn. 

159.  Nhục thân không hoại:  Tu pháp niệm Phật mà được đến cái bực này, chẳng 

những về lý là tâm tịnh, độ tịnh mà thôi, mà luôn cả sự thân tâm thanh tịnh nữa, tức là 

"lục căn tịnh vị" đấy. Thanh tịnh cả thân tâm rồi, tự nhiên không hoại, là không hôi thúi, 

không rục rã, mà nếu để lâu mãi thì thân nó khô cứng như thân búp bế. Ở Bắc Việt đã có 

hai vị Tăng xưa, còn lưu thân lại thờ tại chùa. Ðức Minh Mạng có làm thơ kính phụng, 

đến nay vẫn còn. Bên Tàu có Ðức Lục Tổ di thể cũng còn đến nay. Trái lại, về vật chất là 

đã chẳng còn đầy đủ tinh khí cố kết, về tâm thần lại không có giới hướng huệ mạng để 

kết tinh thì tất nhiên phải thúi, rã, vì thân tâm ô nhiễm. 

160.   Niên  hiệu  Thiên  Giám  là  hoàng  hiệu  của  Lương  Võ  Ðế;  kỷ  niên  ấy  trong 

khoảng năm Nhâm Ngũ, đến năm Bính Thân, tức Dương lịch là từ năm 502-516. 

161. Cầm cây gậy tích:  Nhà Tăng đi gọi là phi tích; nhà sư trụ lại gọi trắc tích hay 

là quải tích (tích trượng). Sách nói: “Phi tích, quải tích nãi tăng nhơn chi hành chỉ...” (Phi 

tích là khi đi khất thực cầm đi; Quải tích là khi về tịnh xá cặm lại nơi bàn tổ). 

162. Thoạt vậy mà tịch: Gọi đủ là Tịch Diệt: Vắng dứt, là dứt diệt hết vọng hoặc 

phiền não, tâm được vắng lặng. Tịch Diệt là dịch nghĩa tiếng Niết Bàn (Nirvàna):  Thể nó 

phẳng  lặng  lìa  tất  cả  tướng  hữu  vi  nên  nói  Tịch  diệt.  Sách  nói:  “Hòa  Thượng  tử,  viết  

Tịch”, là do điển Niết Bàn, nghĩa là cầu cho được tiến đến cảnh giới: “Hoặc tập, chướng 

tận, danh Tịch". 

163. Sáu thời niệm Phật:  Ngày 3 giờ, đêm 3 giờ, cộng chung là 6 giờ;  Ngày 3 giờ 

là: rạng mai, giữa ngày, mặt nhựt lặn.  Ðêm 3 giờ là:  Ðầu đêm, giữa đêm và cuối đêm:  

Sách  Tây  Vực  Ký  nói:  “Sáu  thời  hợp  thành  một  ngày  một  đêm:   Ngày  3  thời,  đêm  3 

thời”. 

164.  Tông  thuyết  gồm  thông:  Tu  thiền  môn  tự  ngộ  triệt  để  là  tâm  thông;  thuyết 

pháp tự tại là thuyết thông. Tông là pháp tánh; thuyết là pháp tướng. Tánh, Tướng đều 

thông làm vị Ðại Tông sư. Tổ Ðình Sự Uyển cuốn bảy, dẫn lời Ngài Thanh Lương nói: 

“Tông thông là tự tu hành. Thuyết thông là khai thị cho chúng chưa ngộ”. Kinh Lăng Già 

cuốn 3 Phật bảo ngài Ðại Huệ: “Tất cả các Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều có hai 

môn thông tướng: Tông thông, Thuyết thông”. Lời đồng chú giải: “Tông là gốc của đạo, 

Thuyết là dấu của giáo”. Sách Chứng Ðạo Ca nói: “Tông thông, thuyết cũng thông, định 

huệ tròn sáng chẳng chấp không”. 

Non Khuông Lư: là thảo lư của ông Khuông; hoặc gọi là Lư Sơn: núi cỏ am 

tranh, tại tỉnh Chiết Giang, trên núi có chùa Ðông Lâm, do quan thứ sử là Hoàn Y kiến 

trúc, rước ngài Huệ Viễn trụ trì đó. Kế có các ẩn sĩ như: Lưu Di Dân, Lôi Thứ Tôn, và 

các sa môn cả hàng nghìn, kẻ Tăng người tục cùng về ở đó. Huệ Viễn tổ chức hội Bạch 

Liên  Xã, hội  viên  có 123 người cả  "Truy"  lẫn  "Tố" đồng tu: Ðối trước  tượng Phật  Vô 

Lượng Thọ, tu sáu thời niệm Phật trong mỗi ngày đêm. Huệ Viễn ở luôn trong núi một 

trường kỳ cấm túc suốt hơn 30 năm. Ðã hai lần được đức Di Ðà hiện thân cho thấy và ma 

đảnh chứng dẫn. Ðến năm hoàng hiệu Nghĩa Hi thứ 12 (Bính Thìn 416) của Ðông Tấn 

An Ðế (397-418), ngài Huệ Viễn tịch, thọ được 83 tuổi ("Truy" là kẻ Tăng, "Tố" người 

thế tục). 

165. Gạch chữ thập để  ghi  nhớ:  Ngài  Tràng  Lô  Trách, mỗi ngày cùng  chúng hội 

niệm Phật không luận là niệm được số ngàn hay muôn gì, mà đến chiều bữa nào cũng 

vậy, chỉ ghi bằng số chữ thập thôi; nghĩa là ngày nay tu niệm Phật chắc được đúng mười 

phần, là ý nói ngày nào cũng cố gắng tinh tấn không cho một chút tí ti giải đãi! 

166.  Các  ngài:  1.  Ðời  Minh  (từ  Minh  Hồng  Võ...  đến  Sùng  Trinh  là  năm  Mậu 

Thân, 1368... đến năm Quý Mùi, 1643) Ngài Không Cốc Long Thiền sư có chép ra sách 

Không Cốc tập;  2. Ngài Ðộc Phong Thiện Thiền sư chép  sách Ngữ Lục; 3. Ngài Thiên 

Kỳ... Thiền sư hiệu Quỳnh Tuyệt lão nhơn, chép sách Quỳnh Tuyệt tập. Ðều tán dương 

pháp trì danh niệm Phật của kinh A Di  Ðà. 

167.  Trương  Sĩ  Thành:   Người  đất  Thái  Châu,  chuyên  nghề  chở  muối,  sau  khởi 

binh chiếm Thái Châu.... xưng Thành Vương, hiệu nước là Ðại Châu. 

168. Tướng ác hiện ra: Ông Trương Thiện Hòa khi sống làm nghề giết trâu bò đến 

lúc sắp thở hơi cuối cùng, ông tự thấy bầy súc sanh ấy đến đòi thường mạng. Bầy trâu bò 

ấy  là  tướng  ác  hiện  ra....  Như  kẻ  làm  hàng  heo  lúc  sắp  chết,  cứ  nằm  thòng  đầu  xuống 

giường la tiếng như heo hét, hộc máu ra, đó là tướng ác hiện đấy. 

Như người  quá ư tham dâm  hiếu sắc, khi  gần chết,  nó tự thấy nhiều mỹ nữ 

đến mơn trớn rủ đi, đó là tướng ác hiện đấy. 

Nói  tóm:  bất  luận  bình  sanh làm  nghề  nghiệp  hoặc  thiện  hay  ác  gì,  đến  lúc 

sắp chết, đều có hiện cái tướng của mình đã làm ấy ra trước mắt để dẫn thần thức đi đến 

chịu cái kết quả của mình đã tạo nhơn từ trước, gọi bằng "tiền nhơn hậu quả". 

169. Bài kệ khen con Sáo: 

Hữu nhứt linh cầm Biệt Biệt Nhi, 

Giải tòng Tăng khẩu niệm A Di, 

Lập vong lung bế hồn nhàn sự, 

Hóa tử liên hoa dã thái kỳ. 

Nghĩa: Có một con chim tên Biệt Biệt Nhi (tên riêng của sáo) 

Nó nghe thầy dạy niệm A Di 

Chim lồng giam hãm không làm lạ 

Ðứng chết... mọc sen thế mới kỳ?!... 

170. Hai chữ "tối linh" cũng như "tối thiện". Linh: khôn thiêng, nghĩa là biết xấu 

biết hổ với điều ái ân... nên nói: “Khôn thiêng hơn vạn vật. Vì với điều giao cấu, chúng 

nó đâu biết xấu hổ là gì?” Thầy Mạnh đã phân: “Với việc ẩm thực và nam nữ (cái, đực 

với nhau) thì con người cũng không khác gì với cầm thú. Với việc "không khác gì mấy” 

là chỉ có sự không loạn luân và biết xấu hổ đấy thôi”. Tối thiện: Rất khéo khôn, là biết tổ 

chức, chế tạo, học vấn... nhứt là biết đạo đức hành thiện, nên nói: “Khôn khéo hơn vạn 

vật”, bởi vạn vật nó đâu có biết đạo đức làm lành là gì? Chỉ biết đói thì kiếm ăn, khát thì 

kiếm  uống,  ức  độ  thì  kiếm  (cái,  đực)  với  nhau  thôi;  vì  vậy  mà  cũng  biết  tự  muốn  cho 

được phần hơn, thành thử cấu xé lẫn nhau đủ điều tàn ác. Ðiều ấy đối với loài người thì 

không như thế. Mà nếu như thế thì chưa phải là "Tối linh, Tối thiện".Bởi: "Nếu thú tâm 

yên khả trắc!” Người nay hình vẫn là người, mà lòng thú đâu xét được. Người như thế: 1. 

Hoặc người ấy là ở trong dị loại mới sanh lại loài người nên thú tâm chưa sáng suốt. 2. 

Hoặc người ấy là loài người mà sắp đọa vào trong dị loại nên hình vẫn còn tương tợ như 

loài người, mà lòng thú đã gây nên. Với hai hạng này chưa phải là bực người tối linh, tối 

thiện vì không toàn nhơn cách, như Ðạo Nho nói: Tam cang, Ngũ thường, còn Ðạo Phật 

nói:  Tam qui, Ngũ giới, mới toàn nhơn đạo. Mới gọi là người tối linh, tối thiện vậy. 

171. Chầu sao Bắc Ðẩu: Sách Luận ngữ nói: “Làm việc chánh trị  bằng nhơn đức 

(thì được lòng dân đều qui thuận) tỷ như sao Bắc Ðẩu day ở đâu thì các tinh tú kia cũng 

đều chầu hầu quanh theo đến đó”. Luận rằng:   Làm việc chánh trị có người nghi  rằng: 

Cầm binh ra trận đánh Ðông dẹp Bắc, giành nước hay cướp nước mới phải là chánh trị. 

Mà trái lại, chánh trị là những việc sắp đặt và thi hành để sửa chữa của một nước bất luận 

ở  trong  trường  hợp  nào  cũng  đều  có  chánh  trị  của  trường  hợp  ấy  cả,  như  quốc  gia  có 

chánh trị của quốc gia; tôn giáo có chánh trị của tôn giáo, cho đến kẻ làm ruộng, người đi 

buôn v.v... 

Ðức Khổng Tử đã nói: “Chánh tâm tu thân, tề gia, trị quốc và bình thiên hạ”, đều là 

việc chánh trị vậy. 

172.  Thạch  Trụ:  Cột  đá.  Dùng  nghĩa  rằng:  Với  Phật  pháp  gia  phong,  chống  đỡ 

vững chắc. Tông môn: Vốn các tông đều xưng là Tông môn; về sau Thiền Tông tự hào là 

Tông môn, còn bảo các tông khác gọi là Giáo môn, kinh  Lăng Già nói:   “Phật nói tâm 

làm tông, vô môn làm pháp môn”. 

173. Bực thượng thượng phẩm:  (Xem ở số 184). 

174.  Danh  nêu  liên  cảnh:   Ðời  Tống,  ngài  Tông  Bổn,  người  huyện  Vô  Tích,  phủ 

Thường  Châu,  tỉnh  Giang  Tô,  trước  đến  tham  học  nơi  ngài  Thiên  Y  Hoài  Thiền  sư  tu 

niệm Phật có tỉnh ngộ, sau đến ở chùa Tịnh Từ, có ngài Lôi Phong Tài Pháp sư, thần thức 

dạo qua cảnh Tịnh Ðộ, thấy có một hoa sen rất tươi tốt, rồi hỏi thì có người trả lời rằng: 

“Hoa sen ấy để đợi ngài Tông Bổn thiền sư ở chùa Tịnh Từ sẽ vãng sanh về đây”. 

Lại, ông Tư Phước Hy Công thân đến chùa Huệ Lâm, lạy dưới chơn của ngài Tông 

Bổn, cúng tiền vàng rồi đi,  có người hỏi  cớ gì  thì đáp rằng:  “Trong khi  thiền định  tôi 

thấy có hoa sen vàng, hỏi ra thì người ta cho biết rằng:  Ðể đợi ngài Tông Bổn thiền sư”. 

Số là thiền sư dù ở Tông môn (thiền môn) mà kiêm tu niệm Phật; đến lâm chung 

bằng cách ngồi nhập định. Ðược nhà vua phong tặng hiệu là Viên Chiếu. 

175.  Hoa  sen  mọc  trong  giường:  Ông  Tăng  Duệ  theo  thụ  giáo  với  ngài  La  Thập 

pháp sư, để học kinh nghĩa; sau dự vào hội Lô Sơn Liên Xã. Ðời Tống hoàng hiệu Nguơn 

Gia năm thứ 16 (Kỷ Mão, Tống Văn Ðế; 439) thoạt nhiên ngài bảo chúng rằng: “Ta sắp 

vãng sanh đây!” Day mặt về phương Tây chấp tay, ngồi tịch. Chúng thấy trước sàn ông 

Duệ, mọc lên một bông sen vàng, bỗng chốc rồi biến mất. Có một luồng khói thơm 5 màu 

từ trong phòng của ngài bay ra. 

176. Ngài Tứ Minh: Sách Chỉ Yếu Sao Tường Giải, cuốn thứ nhứt chép Tứ Minh 

là tên một quả núi ở phía Nam phủ Khánh Nguơn, tỉnh Chiết Giang, Ninh Ba, có cả 280 

chót, trong đó có một chót cao hơn hết, lúc cảnh trời trong lặng, trông lên thấy hình như 

có cửa sổ bằng đá, nghĩa là bốn bên đều thông qua 4 ánh sáng của nhựt, nguyệt, tinh thần 

nên gọi núi Tứ Minh.  Mở rộng chánh nghĩa của Thiên Thai Tông nên gọi Tứ Minh Tôn 

Giả. 

177. Ngài Linh Chi:  Chùa Linh Chi tại đất Hoàng Châu, Ngài Nguơn Chiếu, tự là 

Trạm Nhiên, ban sơ y chỉ nơi ngài Ðông Tàng Huệ Giám luật sư, để chuyên học bộ Tỳ 

Ny; sau theo ngài Thần Ngộ Thiền sư để giảng giáo quán của Thiên Thai Tông; lại theo 

ngài Tài Pháp Phật chùa Quảng Từ để thụ Bồ Tát giới, rộng xét Luật Tông của Ngài Nam 

Sơn  Ðạo  Tuyên  mà  chăm  ý  về  Tịnh  nghiệp,  thường  nói:  “Sống  thì  hoằng  truyền  tạng 

Luật, chết về nước An Dưỡng. Bình sanh ta sở đắc, chỉ có hai pháp môn đó thôi”. Ngài 

trụ trì chùa Linh chi được 30 năm, đến Tống Huy Tông, hiệu Chánh Hòa năm thứ 6 (Bính 

Thân, 216) tháng chín, ngày mồng 1 ngài tịch, thọ được 69 tuổi, thụy là Ðại Trí. 

178.  Ngài  Thanh  Chiếu:  Ðời  Tống,  ngài  Huệ  Hạnh,  trụ  nơi  huyện  Vũ  Anm  Hà 

Nam Hà Bắc đạo, xưng là Thanh Chiếu luật sư. Buổi đầu năm Diên Thọ, theo y chỉ nơi 

ngài  Linh  Chi  để  tập  học  tạng  luật,  chuyên  tu  pháp  Tịnh  Ðộ  60  năm,  lúc  lâm  chung, 

nhóm chúng niệm Phật, ngài nói bài kệ rằng: 

Di Ðà khẩu khẩu tụng. 

Bạch hào niệm niệm tưởng. 

Trì thử bất thối tâm. 

Quyết định sanh An Dưỡng. 

Dịch:  "Hiệu Di Ðà miệng ta thường tụng, 

Ánh bạch hào trong bụng tưởng luôn, 

Tâm in tuồng chẳng buông, chẳng thối, 

Cõi Phật ta thượng bối thượng sanh". 

179.  Cửu  Lưu:  Hán  Thư  Nghệ  Văn  Chí:  1.  Nho  lưu:  Phụng  sự  lẽ  âm  dương  của 

thiên địa, thuật lại hóa đạo của Ðường, Ngu, Châu, Khổng. 2. Ðạo lưu: Nuôi tinh thần, 

giữ yếu thấp mình, hiện cái sống dai thong thả. 3.  Âm dương lưu: Xem tượng trời, chép 

lịch sách, để nhơn dân biết ngày  giờ mùa tiết.  4. Pháp lưu:  Minh  điều thưởng phạt,  để 

thuận  theo  lễ  chế.  5.  Danh  lưu:  Chánh  danh  liệt  vị  quan  thuận  sự  thành.  6.  Mặc  lưu: 

Thanh  sạch  tôn  miếu,  kính  nuôi  trẻ  già.  7.  Tung  hoành:  Hiệp  Nam,  Bắc  là  Tung;  liên 

Ðông, Tây là Hoành. Ðời Chiến Quốc, có nhà tung hoành nói: “Ông Tô Tần liên kết 6 

nước  để  chống  Tần  là  Tung.  Ông  Trương  Nghi  thuyết  6  nước  để  phụng  sự  Tần  là 

Hoành”. Ðời sau có các nhà biện sĩ ngoại giao, cũng là hạng ấy. 8.  Tập lưu: Kiêm cả lời 

nhà  Nho  nhà  Mặc,  hàm  có  thuyết  của  Danh  và  Pháp,  sự  gì  cũng  biết.  9.  Nông  lưu:  

Khuyến khích ruộng rẫy, bày của cải để trồng tỉa.  Cả các giới ấy đều có người tu niệm 

Phật. 

180. Văn Lộ Công: Ðời Tống Văn Ngạn Bác, tự Ngoan Phu, ở Giới Hưu tỉnh Sơn 

Tây. Triều vua Nhơn Tông ông thi đậu Tiến sĩ. Làm quan trải bốn triều vua (Nhơn Tông, 

Anh Tông, Thần Tông và Triết Tông; từ năm 1023 đến 1099); nào ra tướng vũ, nào vào 

tướng văn hơn 50 năm, khi nghĩ việc chức Thái sư, 92 tuổi qua đời, chỉ kết duyên với bạn 

đồng tu và vãng sanh. Ðược phong Lộ Quốc Công, thụy là Trung Liệt, cũng xưng là Văn 

Lộ Công. 

Ðời  Tống,  Tô  Thức  tự  là  Tử  Chiêm,  hiệu  là  Ðông  Pha  cư  sĩ  làm  quan  đến 

chức Nội Hàn, thụy là Văn Trung, sau qui y Tam Bảo, làm đệ tử ngài Tổng thiền sư chùa 

Ðông Lâm, thường giao du với Phật Ấn thiền sư. 

181. Cát  Tế Chi: Người  ở  huyện Câu Dung tỉnh Giang Tô, ông là  con nhà giòng 

dõi thờ học Ðạo Tiên. Vợ là Kỷ Thị, riêng mình tinh thành niệm Phật. Năm Nguơn Gia 

thứ 3 (Bính Dần 426) bà mới lên bàn dệt, bỗng thấy giữa trên không sáng rỡ, ngửa mặt 

ngó lên không, thấy phương Tây có Phật hiện thân, bửu cái, tràng phan, ánh che da trời, 

bà mừng rỡ nghĩ  rằng:  trong Kinh nói: "Ðức Phật  Vô  Lượng Thọ" chắc là đấy chăng? 

Sắp mặt lạy Phật.   Ông Tế  lấy làm kinh lạ. Ðến coi, bà chỉ chỗ Phật hiện, ông Tế cũng 

thấy được nửa thân Phật, giây phút rồi mới ẩn, có mây lành năm màu, cả xóm đều trông 

thấy. Thế rồi ông Tế thôi luyện đạo Tiên mà chăm tu niệm Phật. 

182.  Ðốt  kinh  Tiên,  tu  kinh  Phật:  Ðời  Hậu  Ngụy  ông  Ðàm  Loan,  tánh  ưa  pháp 

trường sanh, chịu học nơi ông lão sư là Ðào Ẩn Quan truyền cho 10 cuốn kinh tiên. Sau 

gặp ngài Bồ Ðề Lưu Chi hỏi rằng: “Ðạo Phật có phép thuật sống dai chẳng chết không?” 

“Hà..Hà!?. Trường sanh bất tử chính của Ðạo Phật đó”. Rồi trao cho cuốn kinh Thập Lục 

Quán và dặn rằng: “Ngài học kinh đây thì không sanh trở lại trong 3 cõi nữa, cũng khỏi 

luân hồi trong lục đạo; sẽ sống lâu nhiều kiếp, dù hà sa, kiếp thạch cũng không thể sánh 

ví đặng! Ðó, trường sanh của họ Kim Tiên ta”. Ông Loan rất mừng, liền đốt hết 10 cuốn 

kinh tiên, chỉ lo tu 16 pháp quán, khi lâm chung dặn đệ tử xong, ngồi tịch! 

183.  Kỳ  Bá,  Huỳnh  Ðế:  Ông  Kỳ  Bá  và  Hiên  Viên  Hoàng  Ðế  cùng  vấn  đáp  với 

nhau, rồi chép làm các sách Nội kinh mà là Tổ Sư nhà Ðông y (tổ thầy thuốc). 

184. Diêm Vương kính lạy: Sau khi Ngài Vĩnh Minh Thọ thiền sư tịch, có một nhà 

sư từ đất Lâm An phủ, tỉnh Chiết Giang đến, hằng ngày đi nhiễu nơi ngôi tháp của thiền 

sư đã trải nhiều năm, người hỏi cớ gì? Thì sư đáp rằng: “Trong lúc đau quá nặng, thần 

thức của tôi vào chốn Minh Phủ, thấy nơi điện của Diêm Vương, phía tả có thờ bức tượng 

của đức Thiền sư chùa Vĩnh Minh ở đất Hàng Châu, phàm là người ta hễ lúc chết thì ai 

cũng đều trải qua chốn này; mà duy có đức thiền sư ấy, lúc lâm chung lại trực chỉ về Tịnh 

Ðộ thượng phẩm thượng sanh, thành thử đức Diêm Chúa ngài quí trọng công đức tu niệm 

Phật quá cao, phải thiết tượng ngài để kính lạy và kỷ niệm đó”. 

185. Quỉ La Sát hồi tâm: Kinh nói: “Xưa có một thôn quê nọ, bị cái nạn luân phiên 

đem con nạp cho quỉ La Sát ăn thịt, đến phiên của một người con của nhà có uy tín với 

ngôi Tam Bảo. Khi phải đi nạp mình nhưng cứ nhứt tâm niệm Phật. Quỉ ấy không dám ăn 

và hồi tâm thôi ăn thịt người.  Nhơn đó người nạp mạng kia được trở về nhà”. 

186. Ðức Văn Thù cầu sanh, đức Phổ Hiền nguyện vãng: (Xem ở số (74) trước kia 

đã có dẫn). 

187. Không nghi bói làm gì: 1. Kinh Dịch nói: "Trước phải nghĩ xét rồi sẽ nói sau; 

cùng  bàn  luận  trước,  nhiên  hậu  sẽ  làm;  nghĩ  và  bàn,  là  để  cho  công  chuyện  làm  được 

thành tựu xong xuôi”. 2. Thuở nhà Ðường vua Thái Tông lúc mà còn làm Tần Vương, 

cùng ganh tỵ nhau với thái tử Kiến Thành, muốn cử binh mã đi chinh phục mà còn chúng 

nhơn thì bàn rằng: “E chẳng thắng lợi”. Tần Vương bảo bói thử coi. Ông Trương Công 

lấy cái mai rùa liệng xuống đất và nói rằng: “Với việc bói quẻ là để giải quyết điều nghi 

ngờ, thế mà đã chẳng có nghi gì thì bói làm chi?” Ý nghĩa là: "Ðối với pháp tu trì danh 

niệm Phật có hai nghĩa quyết định rằng: 1. Với tâm ta, ta niệm Phật là để kêu thức tánh 

Phật của tự tánh Di Ðà của ta thường được tỉnh giác. 2. Với cảnh Phật, ta niệm Phật là để 

kêu van Ðức Phật A Di Ðà đã có đại nguyện hứa hẹn giúp ta. Vậy tu pháp trì danh vừa là 

tự Phật, vừa là tha Phật, đủ sức, sức nào cũng toàn là Phật, tu nhơn là Phật, kết quả cũng 

Phật, tỷ như trồng nhơn là lúa, kết trái cũng lúa, chắc chắn như vậy, còn ngờ gì mà lưỡng 

lự? Cũng như, không nghi gì mà bói làm chi? 

---o0o--- 

QUYỂN THỨ HAI 

 Quyển 2 A 

Ðất Cổ Hàng chùa Vân Thê  Sa Môn Chu Hoằng thuật lại. 

Tổng Thích Danh Ðề (phân ra làm hai phần) 

1.  Ðề nghĩa: nghĩa của kinh này.  

2.  Dịch nhơn: ngƣời dịch ra chữ Tàu.  



1.  Ðề Nghĩa: 

 Nhƣ nghĩa tám môn trƣớc đã kể bày, đƣợc biết đại ý trong một kinh rồi. Bây giờ 

 muốn giải thích lối văn, trƣớc phải nói tổng đề, làm cho mạch văn có lề liếp; nên kế đây 

 tổng thích danh đề.  



PHẬT THUYẾT A DI ÐÀ KINH 

Sớ: Ðề nghĩa có bốn: 1. Phật năng thuyết; 2. Chính đƣơng thuyết;  3. Phật bị 

thuyết; 4. Tổng kết tên ai thuyết.  

          Nghĩa là đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở cõi này nói kinh này kể y báo, chánh 

báo trang nghiêm, tín, nguyện đƣợc vãng sanh về nƣớc Phật A Di Ðà ở cõi kia. Tổng 

quát đại ý, lần lƣợt sẽ chia ra giải nhƣ sau đây: 

Sao: "Tổng quát" là: Trước lược nêu toàn văn, để cho mạch văn thông suốt, ý nghĩa 

đầy đủ, sau tuần tự mỗi mỗi giải riêng. Ðầu đề chỉ nói tên Phật, mà sau đây lại nói cả y 

báo, chánh báo v.v... là gì? Trong Quán kinh dạy:  “Nói Phật là đủ, cho nên nói Phật là 

gồm thâu tất cả”. 



Sớ:  Lần  lƣợt  chia  ra  giải:  Chữ  "Phật"  nói  đủ  theo  tiếng  Phạn  là:  Phật  Ðà 

(bực đã giác ngộ), Tàu dịch là Giác Giả vì đủ ba nghĩa Giác; lại dịch: Trí Giả. Bởi vì 

không chỗ nào mà ngài chẳng biết. Lại chữ Phật là  một hiệu trong mƣời hiệu (từ 

Nhƣ Lai, Ứng Cúng v.v... cho đến Thế Tôn).      Lại trong kinh Thập Ðịa nói: “Chữ 

Phật  có  mƣời  nghĩa”.  Tổ  Thiên  Thai  Trí  Giả  nói:  “Chữ  Phật  có  sáu  nghĩa”;  còn 

kinh Hoa Nghiêm nói: “Phật có đủ mƣời thân”. Cho nên nói đức Phật là Trời trên 

các hàng trời; Thánh trên các bực Thánh. Phàm chỗ nào nói riêng một chữ Phật tức 

là chỉ ngay đức Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni vậy.       

Sao:  Chữ Phạn:  nghĩa trong sạch. Ðối với  chữ Tàu nói  Phạm  là nghĩa văn chất 

đều có đủ. 

Chữ "Cụ" là Cụ Túc. Nói đủ theo tiếng Phạn (Brahma) thì nói Phật đà (Buddha). 

Nay không nói chữ "Ðà" là bớt văn. Nếu dịch theo tiếng nước Tàu thì ta đọc là bực Giác, 

vì đối với chúng sanh mê mà nói ngài là Giác.Song Giác có ba nghĩa: 1. Tự giác khác với 

phàm phu. 2. Giác tha khác với Nhị thừa. 3. Giác mãn khác với Bồ tát. 

Ba giác đầy đủ nên nói Ngài là Tự, Tha, Giác mãn. 

Lại ly vọng tâm là Tự Giác; ly sắc trần là Giác Tha; ly cả hai: vọng tâm, sắc trần, 

gọi là Giác Mãn cũng là nghĩa tam giác. Lại nói là Trí Giả; Trí tức là nghĩa Giác. 

Câu "không chỗ nào mà ngài chẳng biết" là trong Luận Trí Ðộ nói:  “Ngài biết tất 

cả chúng sanh và chẳng phải số chúng sanh, thường và vô thường (1), vì cái trí của Ngài 

không chỗ nào mà Ngài chẳng biết, nên xưng tụng Ngài là ông  "Ðắc Nhứt Thế chủng 

trí",  tức là nghĩa Giác mãn.... 

Câu "Mười hiệu" là đức Thế Tôn đủ cả muôn đức, không thể nói cho hết. Nay chỉ 

lược nói  từ hiệu Như Lai  cho đến hiệu Phật  cộng có mười hiệu, mà Phật  chính  là một 

hiệu trong mười hiệu. Vì có đủ mười đức đây, là chỗ tôn chủ của cả thế gian và xuất thế 

gian nên gọi là Thế tôn. 

Nói Phật có mười nghĩa là: Ðủ hai trí căn bản trí (2) và hậu đắc trí (3), đoạn hai 

chướng phiền não chướng (4) và sở tri chướng (5). Giác chơn đế (6) và tục đế (7), đặng 

hai lợi: tự lợi và lợi tha. Và hai ví dụ: Mộng giác và Hoa khai, hiệp làm mười nghĩa. 

Chữ "Phật" có sáu nghĩa:  Ðầu tiên là lý tức Phật  (nói tất cả chúng sanh sẵn có 

Phật tánh), rốt sau là cứu cánh tức Phật (nói quả vị Diệu Giác).  Số là ban đầu thì toàn 

giác, bị toàn mê chặng giữa. Giác mà chưa thiệt Giác, rốt sau mới thiệt hoàn toàn không 

chỗ nào mà không giác. Nay nói chữ Phật đây là chỉ ngay ông Phật cứu cánh toàn giác 

vậy (8). 

Phật có mười thân là: Thứ nhứt Chánh Giác Phật đến thứ mười Tùy Nhạo Phật, rõ 

đủ  trong  phẩm  Ly  thế  gian.  Mười  thân  Phật  đây,  duy  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  nói 

(9). 

Song tóm chỗ đại  yếu, dầu mấy thân cũng chẳng ra ngoài nghĩa Giác Mãn, cho 

nên  nói  mười  thân  được  viên  mãn,  ngôi  Chánh  Giác  mới  thành  tựu,  gọi  là  Viên  Mãn 

Phật. 

"Trời trên các hàng trời" là: Trời có bốn cảnh giới: 1. Trời thế gian:  Các vị vua 

trong nước. 2. Trời sanh Thiên: Các Trời trong ba cõi: Dục giới, Sắc giới, và Vô Sắc giới. 

3. Trời Tịnh Thiên: Các thánh Tứ quả:  Bích Chi Phật. 4. Trời Nghĩa Thiên: Các thánh 

Thập Trụ Bồ tát. 

Với bốn trời nói trên đây, Phật đều siêu vượt hơn cả nên nói Phật là Trời trên các 

hàng Trời. 

“Thánh  trên  các  hàng  Thánh”  là:  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  Bồ  Tát,  tuy  đã 

chứng quả Thánh mà chưa hơn. Duy có Phật là quả cực điểm nên nói:  Phật và Thánh 

trên các hàng Thánh. 

Tức đức Thích Ca là: Với đời quá khứ, đời vị lai, hãy nêu lên ông Phật chi? Tức 

đức  Thích  Ca  hiện  ngồi  chốn  đạo  tràng  nên  chỉ  xưng  một  mình  ngài  vì  trong  một  cõi 

không hai vị Phật, dụ như: Ðế vương triều đại thời xưa, phải xưng gọi có một quốc hiệu, 

còn với nhà cầm quyền thời nay thì chỉ xưng gọi ngay là đấng Chí Tôn, cũng bởi cớ trong 

một nước không có hai vua, hay hai ông quốc chủ. 

Như vậy thì đủ hiểu: Phàm chỗ nào nói một chữ Phật tức chỉ ngay cho thái tử Tất 

Ðạt  Ða tu  thành Phật  hiệu Thích Ca là Phật  thứ tư trong Hiền kiếp (kiếp hiện tại) này 

vậy. 



Sớ: Chữ (Thuyết) là đẹp, là vui đẹp trong lòng, vì bốn biện tài tuyên diễn từ 

12 bộ kinh luôn đến bốn món Tất Ðàn đều là nghĩa thuyết cả.  

Sao:  “Vui đẹp trong lòng” là  gì? Bản nguyện độ sanh của Phật  nhằm  cơ  thuyết 

pháp vui đẹp trong lòng. Như trong kinh Ðại Bổn nói: “Ðức Thế Tôn muốn thuyết kinh 

này, trước khi nói, các căn đã ửng đỏ, gương mặt vui tươi khác thường”. Huống chi nay 

pháp trì danh niệm Phật đây đã nhằm cơ mà thuyết, sự vui thích biết chừng nào. 

Bốn pháp biện tài là: Nghĩa biện, Pháp biện, Từ biện và Nhạo thuyết biện tài. Cả 

4 món đều không ngần ngại nên nói là thuyết. 

Bộ  Trung  Luận  nói:  “Các  đức  Phật  y  hai  Ðế  (Chơn  đế  và  Tục  đế)  để  vì  chúng 

sanh thuyết pháp”. Có trí: Từ (lời) không ngại, vì lấy trí thế gian để nói về sự sai biệt, có 

trí nhạo thuyết (thích nói) không ngại vì lấy trí đệ nhứt nghĩa để nói về sự hay khéo. 

Trong đây không nói hai điều: Nghĩa biện và Pháp biện, là vì nói hai pháp sau này 

gồm luôn cả hai pháp trước. Bởi Từ biện và Nhạo thuyết biện đã gồm nhiếp Nghĩa biện 

và Pháp biện rồi. 

Mười hai bộ kinh (phần giáo) v.v... là pháp bị thuyết. 

Chữ "Tất Ðàn" hiệp cả tiếng Hoa và tiếng Phạm là Biến Thí. Ðã dùng bốn môn: 

Thế giới; Vị Nhơn; Ðối Trị; và Ðệ Nhứt Nghĩa làm bốn điều lợi ích chúng sanh là: Hoan 

hỉ, sanh thiện, diệt ác và vào Ðạo. 

Mười  hai  bộ  kinh  với  tất  cả  các  pháp,  tùy  trường  hợp  mà  thuyết  có  vô  lượng 

phương tiện. Song tóm tắt cũng chẳng ngoài: thế giới, luôn bốn thuyết Tất Ðàn làm cho 

người đặng hoan hỉ... bốn điều lợi ích mà thôi. Xem cơ trao pháp, văn kia nhiều và rộng, 

lược nói không hết. 



Sớ: Phật thuyết là: Vì lựa riêng giữa năm ngƣời thuyết.  

Sao:  Năm  người  là  Phật  (1),  Bồ  Tát  (2),  Trời  (3),  Tiên  (4),  hóa  nhơn  (5).  Năm 

người đây đều thuyết kinh được. Nhưng nay nói rõ kinh nầy là vị chí thánh lập lời, chính 

lời kim khẩu của Ngài thuyết, chẳng đồng với các hàng Bồ Tát còn ở khoản tu nhơn. Trời 

thuộc loại phàm, Tiên xen với ngoại đạo, hóa nhơn chẳng phải thiệt người. 

Dụ như lời chiếu của vị thiên tử đâu có đồng với hàng bá quan tể tướng cùng lời 

các ông vua trong các nước nho nhỏ. 



Sớ: A Di Ðà là nêu rõ đức Phật ở cõi kia. Tiếng Phạm "A" dịch "Vô".  Tiếng 

Phạm Di Ðà dịch "lƣợng". Nghĩa là, công đức của Ngài không thể cùng tột. Cho nên 

nói  rằng:  Vô  Lƣợng.  Nhƣ  trong  kinh  nói:   “Thọ  mạng  vô  lƣợng,  quang  minh  vô 

lƣợng” là trong những vô lƣợng, chỉ nói vài việc, gồm các công đức kia vậy.  

Sao: Vô lượng có hai nghĩa:                

1. Ðông nhiều không có số lượng. 

2. Rộng lớn không có hạn lượng. 

Lại có hai nghĩa:              

a. Vô lượng là một trong 10 con số lớn (kinh Hoa Nghiêm có đủ). 

b. Vô lượng là lại vô cùng tận. 

Chỉ nói có vài việc là: Với vô lượng chẳng những thọ mạng và quang minh mà 

thôi. Rõ như trong văn sau có biện. 



Sớ: Chữ kinh. Tiếng Phạm nói Sutra (Tu Ða La), Tàu dịch: “Khế kinh”, có 

Thông và Biệt hai nghĩa. Chữ Khế cũng có hai nghĩa. Chữ Kinh lại có nhiều nghĩa. 

Kinh tuy có nhiều nghĩa, nhƣng chẳng ngoài bốn nghĩa là: Quán, Nhiếp, Thƣờng và 

Pháp.   

Sao: Thông, Biệt là: Những giáo pháp bị Phật thuyết chung kêu là:  Tu Ða La, đó 

là nghĩa Thông. Nếu chia ra thời: Kinh là Tu Ða La, Luật là Tỳ Nại Da, Luận là A Tỳ 

Ðàm; đó là nghĩa Biệt. 

Chữ "Khế", có hai nghĩa là: 1. Khế lý: Lời nói hợp với đạo lý. 2. Khế cơ:  Giáo 

pháp hợp với căn cơ. Nay bỏ chữ Khế chỉ nói chữ Kinh là bớt văn vậy. 

Chữ "Kinh", lại có nhiều nghĩa là: Kinh Hoa Nghiêm, lời sớ dẫn tạp tâm có năm 

nghĩa: 1. Xuất sanh;  2. Hiển thị;  3. Dũng tuyền;  4. Thằng mặc;  5.  Kiết man. 

Luận  Phật  Ðịa  nói  có  2  nghĩa:   1.  Quán  xuyến;   2.  Nhiếp  trì.        Phương  đây 

(Tàu)  có  bốn  nghĩa:  1.  Thường;  2.  Pháp;  3.  Cảnh;  4.   Ðiển,  cho  nên  nói  có  nhiều 

nghĩa. 

Câu “Không ngoài bốn nghĩa” là chỉ cho bốn chữ Quán, Nhiếp, Thường và Pháp. 

Bởi vì chữ kinh, bên Tây Vức dịch là Tuyến (sợi chỉ).  Tuyến có nghĩa là Quán Trì. Quán 

là xâu xỏ, những giáo lý bị thuyết. Trì là: Thâu giữ những chúng sanh được giáo hóa khỏi 

đọa. Hai nghĩa đây gồm đủ năm nghĩa:  Xuất sanh, Hiển thị v.v... nói trên. Nhưng kinh 

điển phương này (Tàu) cũng kêu là Kinh. Kinh là nghĩa Tuyến. Song nước Tàu không 

quý chữ Tuyến nên chỉ nhận chữ Kinh lại thêm chữ Khế. Thường: Xưa cho vậy là đúng 

đắn.  Lại  chữ   "Thường"  là:   Xưa  nay  không  đổi.  Chữ  Pháp  là:  Gần  xa  đồng  tôn.  Chữ 

"Thường"  là:  Lâu  mà  vẫn  tuân  hành  theo,  có  nghĩa  chung  nói,  tức  là  Cảnh  (con 

đường). 

Chữ "Pháp" là: Pháp tắc chơn chánh có nghĩa nhứt định, tức kêu là Ðiển (khuôn 

mẫu). Cũng có hai nghĩa: Thường và Pháp đây gồm đủ hết bốn nghĩa kia (Thường, Pháp, 

Cảnh, Ðiển). Thế thời cõi kia (Ấn Ðộ) nói Quán và Nhiếp cũng như phương này (Tàu) 

gọi Thường và Pháp; hiệp chung lại mà nói: “Ở trong bốn chữ, đều đủ nghĩa Kinh vậy”. 



Sớ: Lại chữ "kinh" còn có hai nghĩa Thông và Biệt. Một chữ "Kinh" gọi là 

Thông (chung). Còn năm chữ "Phật Thuyết A Di Ðà" gọi là Biệt (riêng). Chí nhƣ  

Giáo,  Hành và Lý, Thông và Biệt cũng thế. Ba chữ đây (Giáo,  Hành, Lý) tức phối 

với ba đức (Pháp thân, Bát Nhã, Giải thoát) viên dung cụ túc. Nhƣ Ngài Thiên Thai 

nói: “Vừa nghe đầu đề tên kinh, công đức đã vô lƣợng”. Bằng phối với ba đại, thời 

Phật là thể đại, Vô Lƣợng Thọ là tƣớng đại, Vô Lƣợng Quang là dụng đại nhƣ trong 

phần giáo đã nói.  

Sao: Giáo, Hành, Lý là gốc do nơi Lý mà lập Giáo; y nơi Giáo để tu hành, nhờ tu 

hành mà rõ được Lý. Các kinh đều đủ cả ba: Giáo, Hành, Lý, nên gọi là "thông" (chung). 

Bằng chuyên chỉ  riêng kinh này thì hai chữ:  "Phật  thuyết” là Giáo.  Bốn chữ  "chấp trì 

danh hiệu" là Hành. Ba chữ: "A Di Ðà" là Lý. Theo đây khác với trên nên gọi kinh này là 

"Biệt" (riêng). 

Phối với ba đức là. 1. Lý tức là Pháp thân;  2. Giáo tức là Bát Nhã; 3.  Hành tức là 

Giải Thoát. 

Lại Lý thông cả Hành và Giáo thì Pháp thân tức là Bát Nhã và Giải Thoát, cho 

đến hành thông cả Lý và Giáo, hay theo Giáo thông cả Lý và Hành chẳng hạn. Nói một 

tức là ba; so trên nên biết. 

Thể, Tướng và Dụng: Chữ Thể là Tổng Thể, nghĩa là nói Phật thì đủ biết, cho nên 

lấy chữ "Phật" làm thể. 

Chữ Tướng là trong Thể sẵn đủ các Tướng. Thể vô tận, Tướng cũng vô tận, cho 

nên lấy ba chữ "Vô Lượng Thọ" làm Tướng. 

Chữ Dụng là trong Thể phát sanh Dụng. Thể chiếu tới đâu Dụng cũng chiếu tới 

đó, cho nên lấy ba chữ "Vô Lượng Quang" làm Dụng, hoặc Thông hoặc Biệt cũng so như 

trên. 



Sớ:  Các  kinh  lập  danh  đề,  phần  nhiều  lấy  cả  ba  món  Nhân,  Pháp  và  Dụ. 

Hoặc  có  kinh  dùng  một,  hoặc  có  kinh  dùng  hai.  Kinh  này  riêng  dùng  một  Nhân 

(ngƣời).  Ngƣời  lại  có  hai,  vì  ngƣời  chứng  quả  trong  hai  cõi,  thiệt  ra  thời  cả  ba: 

Nhân, Pháp và Dụ đều dung thông.  

Sao: Một hai là như kinh "Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm" đầy đủ cả ba: 

Nhân,  Pháp  và  Dụ.  Kinh  Ðại  Phương  Tiện  Phật  Báo  Ân  có  Nhân  và  Pháp,  không  Dụ. 

Kinh  "Diệu  Pháp  Liên  Hoa"  có  Pháp,  Dụ  mà  không  Nhân.  Kinh  "Bồ  Tát  Anh  Lạc"  có 

Nhân,  Dụ  mà  không  Pháp.  Kinh  “Ðại  Bát  Nhã"  có  Pháp  mà  không  Nhân,  Dụ.  Kinh 

"Phạm Võng" có Dụ mà không Nhân và Pháp. Nay kinh này đây chỉ có Nhân mà không 

Pháp và Dụ. Các kinh khác đều so theo đây, sẽ rõ. 

Người chứng quả trong hai cõi là Bồ Tát tại Nhân, Như Lai tại Quả, nên Phật gọi 

là quả nhân. Nay đức Phật Thích Ca ở phương này (Ta Bà) giới thiệu Phật A Di Ðà ở 

nước kia (Cực Lạc). 

“Dung thông” là vì nói một tức ba. Như kinh Di Ðà này mặc dầu riêng thuộc một 

nhân.  Nhưng  có  Nhân  mới  nói  Pháp,  có  Nhân  mới  lập  Dụ.  Tuy  rằng  lời  thiên,  nhưng 

nghĩa viên, chung đồng lẫn suốt lý cố nhiên như vậy. 



Sớ: Nguyên  kinh nầy tên là  "Xƣng  Tán Bất  Khả Tƣ Nghì Công  Ðức Nhứt 

Thế Chƣ Phật Sở Hộ Niệm". Nay, ngài La Thập cải đính lại có hai nghĩa: 1. Phật 

nhiếp vô tận nghĩa cố. 2. Bỉ Phật nhơn sở nhạo văn cố.           

Sao: “Nhiếp vô tận” là như văn trước nói Phật là đủ, thời tất cả công đức đều từ 

Phật mà ra, vì Phật là bất khả tư nghì. Lại Di Ðà là vạn đức hồng danh, tất cả chúng sanh 

trong mười phương ba đời đều ưa thích. Trên từ chư Phật đều tán thán, dưới đến ngạ quỉ 

súc sanh cũng đều ham mộ quy y; chính là bất tư nghì công đức. 

 Sớ: Sớ sao là gì?  Lời sớ để giải nghĩa kinh; lời sao để giải lại nghĩa của lời sớ 

cho dễ hiểu. 

Sao: "Sớ": Xưa nói có hai nghĩa: Riêng bày và ghi nhớ. Nay nói nghĩa kinh đây 

được rõ bày mà khuất ẩn, ghi nhớ mà chẳng sót và quên. “Sao" xưa nói có hai: Tóm lấy 

và biên chép. Tóm lấy thời riêng bày chỗ thiết yếu.  Biên chép tức ghi nhớ cho rõ ràng. 

Chữ "ký" là trông mong. Phàm nghĩa kinh khó hiểu, nhờ lời sớ giải thông. Lời sớ khó 

hiểu, nhờ lời sao nói ra rành mạch, trông mong mỗi người hiểu rõ nghĩa kinh! 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh Giác là nghĩa chữ "Phật". Tự tánh giác vô lƣợng là 

nghĩa "A Di Ðà". Tự Bổn, Thỉ đều giác là nghĩa hai ngƣời chứng quả trong hai cõi. 

Tự tánh thể giác khắp soi là nghĩa thuyết kinh, sau cũng lệ theo đây.  

Sao: Xứng lý là do tức sự tức lý, chỗ gọi rằng gồm thâu muôn loài, tức là nhứt 

tâm, thời y báo, chánh báo đâu chẳng phải tự tánh? Lại tức lý là sự y nơi lý mà thành. 

Như kinh "Tịnh Danh" nói: "Tùy kỳ tâm tịnh, tắc Phật độ tịnh". Nay kinh này nói: “Nhứt 

tâm bất loạn” tức tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ, là tông chỉ trong bộ kinh này, nói tóm 

hiệp với lý, nên gọi là xứng lý. 

Chữ Giác là nghĩa tổng. Trong thể chữ Giác rộng lớn thênh thang vô cùng tận là 

nghĩa biết Bổn, Thỉ có hai nghĩa. Luận theo trước sau mà nói:  Thời Phật A Di Ðà là cổ 

Phật, đức Thích Ca là Phật mới thành, thế thì Phật kia là Bổn, Phật đây là Thỉ; tức tự tánh 

bản lai sẵn có Phật là "Bổn', bị vô minh che lấp nay mới phá hoặc chứng trí là 'Thỉ'. Luận 

về nhơn quả mà nói:  Thời Phật đây (Thích Ca) dạy bảo vãng sanh mới được thấy Phật A 

Di Ðà, là đây Bổn kia Thỉ, tức là tự tánh sẵn có trí thành Phật là Bổn. Y nơi Bổn trí mà 

tìm Phật trí mới đặng thành Phật là Bổn, Thỉ lẫn Thông, thường giác bất muội, sáng cả 

trời,  chói  soi  cả  đất,  xưa  suốt  nay,  thường  nói  kinh  trăm  ngàn  muôn  ức  pháp  hội,  như 

vậy. 

Hỏi: Lời sớ sao kinh này chính là phát huy công đức trì danh, khắp khuyên mỗi 

người cầu sanh về cõi kia, thế sao cứ mỗi mỗi tiêu qui về tự tánh, thế là phương pháp trì 

danh trở thành lời cực tắc (quá cao), rõ ràng Tịnh Ðộ là tâm, hà tất bỏ đây nguyện về kia 

làm gì? 

Ðáp: Ðây chính là trùm cả hai căn, phá cả hai hoặc như trong bài tự trước đã rõ. 

Bởi do độn căn chấp nơi sự tướng mà cho là đủ. Xem kinh này khiến cho họ biết 'sự ' còn 

có 'lý', chớ chấp sự mà bỏ lý. Người lợi căn chuộng lý tánh mà chấp không, xem kinh này 

khiến cho họ biết lý còn ở trong sự, chớ nên bỏ sự chỉ tìm lý. 

Lại kinh này vốn vì mượn hai chữ danh hiệu của Phật kia để chỉ  rõ tự tâm của 

mình,  cũng  đồng  ý  với  kinh  Thập  Lục  quán.  Thời  những  người  muốn  ngộ  tâm  mình, 

chính phải niệm Phật cầu vãng sanh. 

Lại, vị Bồ Tát còn phải gần Phật như trong khoa Giáo Khởi trước đã nói. Thế thời 

người đã ngộ tâm mình, cũng chính phải niệm Phật cầu sanh, có chi phải nghi vậy?! 

Lại, kinh 'Duy Ma' nói: “Tuy biết cõi nước của chư Phật cùng với chúng sanh là 

không, vì nhơn duyên giả có, nhưng thường tu Tịnh Ðộ và giáo hóa chúng sanh” cho nên 

lo là lo với tâm mình mà mình chẳng ngộ vậy thôi. Nếu tâm mình mà mình đã tỏ ngộ rồi 

thời không có một Pháp nào ra ngoài tự tâm. Bấy giờ tức tâm là cảnh, tức cảnh là tâm, 

vãng sanh về Tịnh Ðộ, ra mắt Phật Di Ðà, đã chẳng ngại chi với duy tâm, mà cũng không 

hệ gì với tự tánh! 

Lại hỏi: Người xưa nói kinh Hoa Nghiêm là kinh cực giáo tối thượng thừa, đều có 

thể tu theo phép quán hạnh để rõ các pháp môn thì chẳng nói chi; còn  từ kinh Phương 

Ðẳng sắp xuống (trong Tiểu thừa) cũng bảo tu pháp quán hạnh làm sao được? 

Cổ đức đáp: Các kinh liễu nghĩa (Ðại thừa) cùng kinh bất liễu nghĩa (Tiểu thừa) 

cũng đều là liễu nghĩa cả vì chỉ có một cái tâm mà thôi. 

Căn cứ theo đây, thời bực viên cơ đối với các kinh giáo, kinh giáo nào mà chẳng 

viên; những bậc đã nhận được lý tâm khi gặp sự thì sự gì chẳng đúng lý? 

2.- Dịch Nhơn  

Ðời Dao Tần, ngài Tam Tạng Pháp Sƣ Cƣu Ma La Thập dịch 

Sớ: Dao Tần là nêu cái đời. Tam Tạng là rõ cái đức, La Thập là tên ngài. 

Một chữ 'dịch' là kết thành ngƣời năng dịch.  

Sao: Chỗ xuất sư: từ đầu chí cuối đã đủ ở văn trước, đây không chép lại nữa. Xưa 

nói ngài La Thập đã làm pháp sư dịch kinh từ bảy đức Phật đến nay. Song đây cũng nói 

lược và lấy bảy đức Phật mà nói tóm thôi. Nếu luận cho đúng thời từ Phật Tỳ Bà Thi cho 

đến Phật Thích Ca, trước sau chỉ trải có hai đại kiếp Trang Nghiêm (quá khứ) còn trên 

chín kiếp, đã trải biết mấy muôn vị Phật, và chư Phật trong 6 phương không vị nào mà 

chẳng tán thán kinh này. Thế thì từ một muôn vị Phật trở lại đây, chắc cũng đều có nói 

kinh này và chắc cũng đều có người dịch (?)     

Mà trong kinh nói 'Mẹ Phật' là nói mỗi đời vị Phật nào giáng sanh, ta (bà Ma Gia) 

đều làm mẹ đấy. Con Phật  thì nói: “Mỗi đức Phật  ra đời,  ta (La Hầu  La) đều làm con 

đấy”. So đó, thời biết ngài La Thập làm pháp sư dịch kinh, chẳng những bảy lớp Phật! 

Mà kinh này lưu thông lâu xa, đối với đây càng thêm tin. 



Sớ: Xứng  lý  thời  tự tánh dung thông rỡ rỡ, là  nghĩa tiếng Trung Hoa dịch 

nơi tiếng Phạn.  

Sao:  Tức Phạn dùng thành Trung Hoa, thời  Hiển chẳng ngoài  Mật.   Chính  Hoa 

chưa từng chẳng phải Phạm là nghĩa Mật vẫn ở bên Hiển. Ngay trong tối có sáng, ngay 

trong sáng có tối, tối sáng, lẫn nhau lớp lớp, xen vào thể mầu dung thông, không đồng và 

chẳng khác (bất nhứt bất dị). 



Riêng Giải Văn Nghĩa (phân ra làm ba phần) 

1.  Tự phần (phần tựa của kinh).  

2.  Chánh tông phần (phần chánh của kinh).  

3.  Lƣu thông phần (phần lƣu thông).  



1.  Tự Phần (phân ra làm hai phần) 

A.  Ngũ cú chứng (5 câu làm chứng tín).  

B.  Liệt chúng chứng (kể chúng làm chứng).  



Ngũ Cú Chứng.  

(Lời ông A Nan thuật giữa chúng hội) 

Chính ta nghe như vầy: Một thuở nọ đức Phật ngự tại nước Xá Vệ, nơi rừng cây 

Thái Tử Kỳ Ðà và vườn ông Cấp Cô Ðộc. 



Sớ:  Riêng  giải  văn  nghĩa:  Ðã  biết  cái  ý  chung  của  đề  rồi,  nhƣng  chƣa  biết 

trong đó từ đầu chí cuối, lối văn nhƣ thế nào? Nay mới phân từng bài, giải từng câu 

khiến nghĩa văn tự Bát Nhã thông thấu lý thật tƣớng Bát Nhã.  Bởi vì tạm dùng lời 

hữu tận lƣợc bày lý vô tận.  Ở trong ba phần, nay thuộc về Tự phần nghĩa phần của 

kinh này.  

Chữ Tự là  kể bày và mối mang vậy. Nghĩa là: Chƣa vào chánh văn, trƣớc kể 

bày cái mối mang của kinh này. Có hai lời tự: Chứng Tín và Phát Khởi.  Nay duy có 

lời tự chứng tín. Phàm Chứng Tín đều đủ sáu món thành tựu. Nay thuận theo văn, 

cân chỗ nhiều và ít, lại phân làm hai; trƣớc nói Ngũ Cú Chứng, sau nói Liệt Chúng 

Chứng, hiệp lại thành sáu.  Ðây lại lệ theo trƣớc tổng quát đại ý; sau mới chia ra để 

giải.  

Nghĩa  là:  Với  pháp  nhƣ  thị  (nhƣ  vậy)  ta  theo  Phật  để  nghe.  Một  thuở  kia, 

đức Thích Ca Mâu Ni Phật thuyết pháp nơi Kỳ Viên tại nƣớc Xá Vệ. Vì lời đây là 

Phật dạy ông A Nan nói nhƣ vậy.         Câu: “Nhƣ thị ngã văn' có 3 nghĩa: 1. Nghĩa 

đoạn nghi. 2. Nghĩa tức tránh (dứt sự tranh cãi). 3. Nghĩa giản tà (để hiển chánh).  

Sao:  “Văn  tự  Bát  Nhã”  nghĩa  là  đối  với  thật  lý  Bát  Nhã  không  thể  nói  được, 

nhưng nay nhờ lời nói mà rõ đặng nên đức Phật dùng văn tự nói kinh.  Nay mượn văn tự 

mà giải thích. Song văn tự nó vốn không; tức là Chơn Như thật tướng. Cho nên ba món 

Bát Nhã văn tự, quán chiếu, thật tướng đều là dung thông lẫn nhau, không ngại gì với văn 

tự vậy. 

Lược bày là lời nói không hết ý, nên nói rằng: “lược sáu món thành tựu”. “Phân 

phối hai khoa” là lệ như: ngũ uẩn và lục căn, hoặc hiệp sắc khai tâm, hoặc hiệp tâm khai 

sắc, tùy theo chỗ hợp không nhứt định một Pháp nào. “Phật dạy” là: trong bộ luận Trí Ðộ 

nói: “Khi Phật sắp nhập Niết Bàn, Ngài có dạy ông A Nan rằng: “Tất cả đầu kinh đều để 

câu: 'Như thị ngã văn, nhứt thời Phật tại' nước nào xứ nào”. Ðó là do ông A Nan vì vâng 

theo lời trối dạy của Phật. 

“Ðoạn nghi” là khi ông A Nan kiết tập, trong chúng khởi ba điều nghi:  1. Nghi 

Phật sống trở lại. 2. Nghi ông A Nan thành Phật. 3. Nghi Phật ở phương khác đến nhập 

cho ông. Nay nghe nói câu: 'Như thị ngã văn' ba điều nghi liền dứt hết. 

“Tức tránh” là: Nói chữ “ngã văn” là không phải tự A Nan bịa nói ra.   “Giản tà” 

là nói chữ “như thị” là để khác với chữ A Ưu của ngoại đạo.  Như trong Luận Phật Ðịa 

nói pháp như thị. Ta trước từng nghe ý lánh sự lỗi lầm, tăng giảm, riêng khác, cũng là 

nghĩa ngăn dứt việc tranh cãi với nhau. 



Sớ: Chữ Nhƣ Thị là Tín thành tựu, nhƣ trong Luận Trí Ðộ nói:  “Hai chữ 

'Nhƣ thị' lại làm hai nghĩa”. Có nhiều cách giải: Nếu cứ theo tông lựa nghĩa nhứt 

định; luận đứng về tông đây (Tịnh Ðộ tông) nhƣ:   Nhứt tâm bất loạn là Nhƣ; cứ thế 

mãi không sai là Thị.  

Sao: Luận Trí Ðộ nói: “Biển cả Phật pháp, tin là vào được”. Với việc tin thì nói 

việc ấy như thế (như Thị); với điều không thể tin thì nói: việc ấy không phải như thế (bất 

như thị). 

Ngài Triệu Công Giản nói: “Như Thị là lời tín thuận vậy”. Cho nên người đời tin 

chịu, cũng nói rằng Như Thị. “Lại có hai nghĩa” là chia hai chữ “như thị” ra đều có giải 

thích riêng. “Có nhiều cách giải”: Có chỗ nói vị “Thánh nhơn thuyết pháp rõ bày lý chơn 

là Như, duy lý chơn như là Thị” như ngài Lưu Cầu đã nói. Có chỗ nói: “Chữ Như là lời 

đúng lý, chữ Thị là lời không quấy” như ngài Sanh Công đã nói.  Có chỗ nói: “Ðức Như 

Lai thuận theo căn cơ mà ứng hiện là Như, tất cả chúng sanh đều cảm mến là Thị” như 

ngài Dung Công đã nói. Có chỗ nói: “Lý thật tướng, trước sau chẳng khác là Như; đúng 

như lý mà thuyết là Thị” như ngài Thiên Thai đã nói. Có chỗ nói: “Chữ Như là lý chơn 

không, chữ Thị là lý diệu hữu, để chống phá hai lối chấp Thường và Ðoạn của ngoại đạo 

như ngài Thanh Lương Chiết Trung và lời của các nhà giải đã nói. Còn các thuyết nữa sợ 

phiền không dẫn. Hai chữ "Như Thị" giải như trên đều có ý nghĩa, đại khái thì đồng, tiểu 

tiết có khác hẳn, nhưng không trái nhau. 

Do theo Tông để định nghĩa của hai chữ "như thị" là tùy Tôn mà định. Nay kinh 

này, lấy chữ nhứt tâm làm tông. 

Bởi  do  chấp  trì  danh  hiệu  nhứt  tâm  bất  loạn,  nhứt  tâm  thời  không  sanh,  không 

diệt, không tới không lui, vắng lặng trong trẻo thường còn nên gọi là Như. Lại nhứt tâm 

ấy, lìa bốn lỗi (10) diệt trăm điều quấy (11) nên gọi là Thị.  Nếu nói khác với đây, không 

được gọi là Thị. 



Sớ: Chữ Ngã văn là  Văn Thành Tựu vậy. Chữ Ngã là Tự Ngã, chữ Văn là 

Thân  Văn.  Tự  Ngã  Thân  Văn,  vì  chẳng  phải  riêng  lành  với  ngƣời  khác  và  chẳng 

phải đọc suông lời của ngƣời xƣa (12).  

Sao: “Tự Ngã Thân Văn”: Chữ Tự là để lựa riêng không phải mình, chữ Thân là 

không phải vắng mặt, nghĩa là chính thân mình hiện diện để vâng lãnh lời vàng của đức 

Thế Tôn truyền dạy. 

Chữ “riêng” là ông Mạnh Tử nói: “Ta chưa được cái hân hạnh làm học trò đức 

Khổng  Tử.  Ta  chỉ  riêng  học  đạo  lành  với  các  người  khác  thôi”.      Giải  rằng:  Vì  ông 

Mạnh Tử chẳng phải là thiệt thấy đức Khổng Tử.  Ông thọ học với người cháu nội của 

đức Khổng Tử thầy Tử Tư mà riêng vâng lãnh đạo kia, để tu thân ấy vậy. 

“Ðọc  suông  lời  của  người  xưa”  là:  Chúa  Tề  Hoàn  Công  đọc  sách  ở  nhà  trên, 

người thợ đẽo bánh xe bình phẩm rằng chỗ chúa đọc bất quá nhai bã xác của cổ nhơn 

thôi. 

Giải rằng: Vì chúa Hoàn Công chẳng phải chính mình đối trước mắt cổ nhơn. Cổ 

nhơn đã chết lâu rồi, bây giờ chỉ đọc suông lời để lại kia vậy thôi. 

Nay ông A Nan chính thân gặp mặt vị Chí Thánh, không phải riêng lãnh với ai 

hết. Ðây là hiệp với hai chữ Tự Ngã ở đoạn trên. 

Chính  tai  ông  A  Nan  nghe  lời  chí  giáo,  chớ  chẳng  phải  ông  đọc  suông  lời  cổ 

nhơn, hiệp với hai chữ "Thân văn", ai cũng phải tín thọ không ai dám nói gì nữa (vì A 

Nan được trực tiếp với Phật). 



Sớ:  Thánh  nhơn  là  vô  ngã,  sao  nay  lại  xƣng  ngã?  Luận  Trí  Ðộ  nói  có  ba 

nghĩa: 1. Vì tùy thuận theo thế gian.  2. Vì phá tâm tà kiến.  3. Vì không chấp là vô 

ngã.  

Do ba nghĩa đây đều có nói ngã cũng chẳng ngại gì. Lại pháp thân Phật là 

Chơn Ngã, cũng có thể xƣng ngã đƣợc.  

Sao: Sau đây lại phân hai chữ "ngã văn" ra làm hai. Giải riêng như trước. 

1. Tùy thuận theo thế gian, nghĩa là trong phương diện thế gian pháp nói ngã đó, 

chẳng phải nói cái Chơn Ngã trong Ðệ Nhứt Nghĩa. Nay tùy thuận theo thế gian mà nói, 

vốn không có thật thể, thời chẳng trái với cái ngã của Ðệ Nhứt Nghĩa. 

2. Phá tâm tà kiến, nghĩa là tà ngã và danh tự ngã. Người thế tục đủ hai ngã trước. 

Kẻ học đạo có hai ngã sau. Thánh nhơn chỉ còn một ngã chót.  Vì thuận theo thế tục mà 

xưng ngã (ta), chỉ là cái ngã bằng danh tự, thật không phải tà và mạn, nên không lỗi lầm 

gì! 

3. Không chấp là vô ngã. Vì các vị thánh nhơn biết tất cả pháp đều không, lý thật 

tướng là vô ngã, nhưng chẳng chấp không, chẳng chấp vô ngã. Lại trong luận Du Già có 

bốn nghĩa; chỗ đại khái đồng như đây.  Nghĩa thứ ba nói: “Nếu quyết định là vô ngã thời 

còn  có  ai  tu  học  và  người  ắt  sanh  tâm  sợ”  cho  nên  không  chấp  là  vô  ngã,  mà  cứ  nói 

ngã. 

Lại  trong Quán kinh  lời  sớ  nói: “Vô ngã thời  vô văn;  vô văn thời việc hóa đạo 

phải tuyệt”. Vì muốn truyền hóa bất tuyệt nên mượn cái danh giả mà tạm nói rằng ngã 

(ta). 

Pháp thân Phật chơn ngã. Ðứng theo phương diện Bản Giác mà luận thời ông A 

Nan cũng thông với cái ngã pháp thân vậy. Bởi vì trong pháp vô ngã có cái chơn ngã, tức 

là cái ngã của pháp thân. Như cái ngã trong bốn đức Thường, Lạc, Ngã, Tịnh của kinh 

Niết Bàn thì đối với hai chữ vô ngã có ngại chi?! 



Sớ: Chữ Văn là: Nhĩ căn phát ra nhĩ thức, bỏ biệt theo tổng, nên nói là “ngã 

văn” (ta nghe).  

Trong  kinh  Ðại  Thừa  có  ba  nghĩa:  1.  Nghĩa  Thỉ  giáo  thì  không  nghe.   2. 

Nghĩa Chung giáo nghe mà không chấp là nghe. 3. Nghĩa Ðốn giáo không nghe mà 

không chỗ nào là không nghe.  

Nếu luận theo đúng tông chỉ thời vị thánh nhơn truyền pháp dùng cái chơn 

ngã và vô ngã không hai. Cái diệu nhĩ bằng chẳng phải đồng hay khác giữa căn và 

cảnh để nghe pháp môn vô chƣớng ngại giữa Ta Bà và Cực Lạc vậy thôi.  

Sao: Bỏ biệt theo tổng đó là do không nói nhĩ văn (lỗ tai nghe) mà lại nói là ngã 

văn (ta nghe). Bởi do nói "ta" thời tổng thâu hết các căn, các thức, v.v... lấy tổng gồm 

biệt, cho nên nói: Ngã văn. 

Câu “Thỉ giáo” v.v... là như nói Ta đã không phải là ta thì dầu nghe cũng chẳng ai 

nghe. Ðây là đại ý của Thỉ giáo về Ðại Thừa sơ môn. 

Như nói: “Từ các nhơn duyên giả hợp, cho nên không”. Không hoại các giả danh; 

tức không nghe mà nghe, nghe mà không chấp là nghe. Ðây là đại ý của Chung giáo về 

Ðại thừa. 

Như nói: “Năng, sở đều yên lặng; người nghe và pháp bị nghe đều vắng lặng”. 

Không nghe mà không chỗ nào là chẳng nghe, lìa nghĩ tưởng, mà tự rõ bày đại ý của Ðại 

thừa Ðốn giáo. 

Câu: "Ngã vô ngã" là sanh mà chẳng tính nơi sanh, chẳng tính sanh mà có sanh 

cùng khắp, ấy tức là pháp thân. 

"Căn và cảnh" là nghe nói Phật A Di Ðà, năng văn (người nghe) và sở văn ( Phật 

bị nghe). Không hai và cũng chẳng phải đồng và khác. 

"Ta Bà và Cực lạc" là nói y báo và chánh báo cõi Ta Bà toàn là ở tự tâm của nước 

Cực Lạc vì do kinh này có phần thuộc về Viên giáo, nên phải qui về pháp tánh. 



Sớ: Có ngƣời hỏi: Phật thành đạo đã lâu, ông A Nan mới xuất gia, đâu đặng 

nói “ngã văn”?  

Xƣa đáp có bốn nghĩa cho nên nói "Văn" cũng không ngại. Lại A Nan có ba 

ông. Nếu ông này không nghe thì ông kia nghe cũng chẳng ngại chi.  

Sao: Người nghi  rằng:  Phật thành đạo nói pháp trước đã trải qua hai mươi năm 

thì ông A Nan mới xuất gia, lại mười năm sau, Phật mới dạy làm thị giả (hầu Phật). Mặc 

dầu được hầu gần Phật,  nhưng mà những kinh Phật thuyết ba mươi năm về trước, ông 

làm sao nghe đặng mà đều gọi Ngã Văn? 

Xưa đáp có bốn nghĩa là:  

1. Lần lựa nghe: như kinh Báo Ân nói: “Với những kinh ông chưa nghe thời ông 

theo các thầy Tỳ Kheo để nghe lại”, hoặc các vị Thiên tử nói lại, như lời lưu thông cho 

hàng Hoằng Quảng Bồ Tát mà Phật đã dẫn trong kinh Niết Bàn. 

2. Phật nói lại: Như Kinh Báo Ân chép: “Ông A Nan nhơn Phật dạy làm thị giả, 

ông yêu cầu ba việc, mà việc thứ ba là kinh nào ông chưa nghe, ông thỉnh Phật nói lại”... 

3. Ông A Nan tự thông, như kinh Kim Cang Huệ nói: “Ông A Nan đã chứng pháp 

Tánh  Giác  Tự  Tại  tam  muội,  cho  nên  những  kinh  ông  chưa  nghe  có  thể  tự  ông  nhớ 

thuộc”. Như kinh Niết Bàn cũng nói. Hoặc có khi ông ở trong pháp hội, hoặc có khi ông 

không ở trong pháp hội, tự nhiên, ông cũng hiểu rõ được cả. 

4. Ngài Thanh Lương chiết trung phê bình ba thuyết trên, nói: “Ông A Nan chính 

là bực Ðại Quyền Bồ tát ảnh hưởng hoằng truyền”. Như kinh Bất Tư Nghì Cảnh Giới nói: 

“Ông Xá Lợi Phất, ông Mục Kiền Liên nhẫn đến ông A Nan v.v... đều là bực Ðại Quyền 

bồ tát hiện thân Thinh Văn”. Chấp chi danh tích nhỏ mà nói không nghe! 

Ba ông A Nan là:   

1. Tên Hoan Hỷ. Ông này kiết tập tạng kinh Thinh Văn. 

2. Tên Hỷ Hiền. Ông này kiết tập tạng kinh Duyên Giác. 

3.  Tên Hỷ Hải. Ông này kiết tập tạng kinh Bồ Tát. 

Thế thời ông A Nan dùng sức đại thần diệu để tùy cơ dạy bảo chúng sanh. Vậy 

nên biết nhứt đại thời giáo của đức Như Lai, ông A Nan này không nghe thời ông A Nan 

kia nghe, có chi mà phải chấp rằng nghe cùng không nghe mà làm chướng ngại? 



Sớ:  Chữ  "nhứt  thời"  là  thời  thành  tựu.  Thầy  trò  hợp  nhau,  đƣơng  khi  kẻ 

nói, ngƣời nghe xong rồi tức gọi là  một thời.  Do vì kẻ nói, ngƣời nghe không nhứt 

định nên không nói năm, tháng, ngày, giờ nào; bởi mƣời phƣơng thời giờ bất nhứt, 

hai cõi (Ấn Ðộ và Trung Hoa) ngày mùng một tháng giêng chẳng đồng nhau. Luận 

đúng tông chỉ kinh nầy thời trong khi kẻ nói, ngƣời nghe, tâm cảnh bặt dứt, thánh 

và phàm hợp nhau, y báo, chánh báo dung thông, một và nhiều bằng bực; đây là cái 

thời  mà  các  pháp  còn  đối  đãi  đi  đôi,  nhƣ  thế  đều  thông  nhứt  làm  Một,  thì  gọi  là 

“nhứt thời” vậy.  

Sao: "Kẻ nói người nghe không nhứt định" là: Hoặc người nói là người đã chứng 

pháp "Ðà La Ni" (pháp tổng trì) thời trong một phút thông một chữ, có thể nói hết tất cả 

pháp môn. Hoặc người nghe là người đã đặng nhĩ căn thanh tịnh, ở trong 1 phút, nghe 

một chữ, có thể nghe suốt hết cả, bao nhiêu cũng chẳng chướng ngại. Hoặc kẻ nói chỉ ít 

thời người nghe thành nhiều thời. Hoặc kẻ nói nhiều thời, người nghe thành ít thời. Kẻ 

nói  thần  lực  dài  ngắn  tùy  chỗ  thích  hợp;  người  nghe  căn  khí  lợi  độn  chẳng  phải  một. 

Người xưa nói: Ðối với 3 thừa, 6 phàm, 4 thánh chỗ thấy biết: pháp thân, báo thân và hóa 

thân cùng năm, tuổi dài, vắn, thành Phật đã lâu hay mau mỗi mỗi chẳng đồng, cho nên 

nay chỉ lấy trong khi Phật và đệ tử, thầy trò cơ cảm gặp nhau, kẻ nói người nghe xong rồi 

thì gọi đó là "nhứt thời" thôi. 

"Mười phương thời giờ": Hễ nói mười phương là khắp cùng ngang dọc. Dọc thời 

thấu đến cõi trời (cõi Tứ Thiên một ngày bằng dưới cõi người năm mươi tuổi). Ngang 

thời rộng khắp cả bốn châu (canh ba của châu Nam Thiệm Bộ bằng khi giờ ngọ của châu 

Bắc Cu Lô) nên không nhứt định là thế. 

“Hai cõi ngày chánh sóc” là: Ngày đầu năm kêu là ngày “chánh sóc”, nước Chấn 

Ðán (nước Tàu), cõi Ngũ Thiên (Ấn Ðộ) không thống thuộc nhau. Nhà Châu lập tháng 

giêng vào tháng Tý (tháng 11 âm lịch).  Nhà Hạ lập tháng Giêng vào tháng Dần (tháng 

Giêng ta). 

Hồi  đó  nước  Chấn  Ðán  thuộc  nhà  Châu  (1134  -247  trước  Tây  lịch)  mà  Phật  ở 

nước Xá Vệ (Ấn Ðộ). Xá Vệ lập tháng Giêng vào tháng Dần, lại nhằm tháng Giêng nhà 

Hạ  (2205  -  1786  trước  T.L)  thì  ra  tháng  Giêng  cõi  Ngũ  Thiên  thành  ra  tháng  ba  nước 

Chấn Ðán; tháng hai của Ấn Ðộ nhằm tháng tư của nhà Châu. Nước Tàu thuở đó cũng 

không thể nhứt định được, cho nên chỉ nói nhứt thời thôi. 

Y và chánh là: Vì Phật cùng tâm và cảnh là nhứt tâm bất loạn, vì không tâm năng 

niệm,  sở  niệm.  Phàm  Thánh  là  cùng  những  bậc  Thượng  Thiên  Nhơn  đồng  hội  về  một 

chỗ, nước, chim, cây rừng đồng thuyết diệu pháp. 

Một và nhiều là: Vì một Phật thuyết kinh thì sáu phương Phật đồng khen ngợi (tán 

thành). 

Như trên, mỗi món bằng hai pháp đối đãi đều hiệp thành một mùi thanh tịnh, tức 

lấy thời ấy làm nhứt thời. 



Sớ: Chữ Phật là chủ thành tựu. Nghĩa chữ Phật giải thấy rõ ở văn trƣớc. Do 

vì một thời kỳ đó chúng sanh cùng nhau sùng bái nên gọi là ông chủ. Lại làm chủ 

trên địa vị trọng yếu giữa sáu món thành tựu.  

Sao: “Cùng nhau sùng bái” là Phật ra đời là một thời kỳ. Trong một thời kỳ đó, 

sáu cõi phàm, ba bực Thánh và tất cả chúng sanh, cùng nhau sùng bái tôn Phật làm ông 

Pháp Chủ, cũng như vạn dân, bá quan, qui đầu về một ông quốc chủ trong nước. 

“Ông chủ trong sáu món thành tựu”: Trông về trước thì trong buổi dự hội của ông 

chủ là "Thời thành tựu". Nghe lời của ông chủ là "Văn thành tựu"; lãnh lời dạy của ông 

chủ là "Tín thành tựu". Trông về sau: Chỗ ở của ông chủ là "Xứ thành tựu". Những người 

do ông chủ giáo hóa là "Chúng thành tựu", là sáu món thành  tựu, nhưng cũng qui trọng 

về nơi Phật, cũng là cái ý nói Phật là đủ hết. 



Sớ: Câu “tại Xá Vệ Quốc Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc Viên” là xứ thành tựu". Chữ 

"tại"  là  Ngài  Thiên  Thai  giải  chữ  "tại"  cũng  nhƣ  ý  chữ  trụ,  phân  ra  có  bốn:  1. 

Thiên  trụ  2.  Phạm  trụ  3.  Thánh  trụ  4.  Phật  trụ.  Tùy  chỗ  hợp,  chỗ  Phật  ở  là  trụ, 

nhẫn đến Thiên Trụ (ở trên cõi trời) thiệt thời thân Phật không nhứt định ở một chỗ 

nào mà không chỗ nào là không ở.  

Sao: “Tại”, tức ý “Trụ”: Trong luận Ðại Phàm nói: “Phật ở chỗ nào dầu tạm hay 

ở lâu, đều thành  ý tại”. Nay không luận ở lâu hay ở tạm, cứ ngay chỗ đức Phật thuyết 

kinh tức gọi là “tại”. 

Dụ như trong đời, vị quốc chủ đi tới đâu, tức gọi là tại chỗ đó vậy. Có bốn trụ là: 

Phật  độ  chúng  sanh,  tùy  theo  chỗ  thích  hợp  mà  trụ,  hoặc  hiện  thân  trụ  trên  cõi  Trời. 

Nghĩa là: Cái nhơn về cõi Trời Lục Dục, tức là đem dạy pháp bố thí trì giới thiện tâm mà 

trụ, hoặc hiện thánh trụ cõi Phạm Thiên. Nghĩa là: Cái nhơn về cõi Sơ Thiền đến cõi Phi 

Tưởng, tức là đem  dạy  pháp Tứ Vô  Lượng Tâm  (13) mà trụ. Hoặc hiện thân trụ ở cõi 

thánh.  Nghĩa là: Cái nhơn về hàng tam thừa thì đem dạy ba pháp tam muội mà trụ.  Hoặc 

hiện thân trụ ở cõi Phật thì dùng định Thủ Lăng Nghiêm, 100 pháp tam muội mà dạy bảo 

pháp  thập lực, tứ vô úy, thập bát bất cộng để mà trụ. 

Với ba cõi trên là tùy theo ý người khác cảm mà ngài trụ (ứng) còn mỗi cõi sau, 

tùy ý Phật ngài tự trụ. 

Hỏi:  Phật sao còn trụ cõi trời? 

Ðáp: Ẩn thân cao quí ở chỗ thấp hèn là vì cớ độ sanh. Không ở mà không chỗ nào 

không ở là vì bản thể không chỗ nào là không ở; vì bản thể viên thông nên không chỗ nào 

là  không  ở.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Thân  Phật  không  đến,  nhưng  không  chỗ  nào  mà 

không đến. Vì sao? Bởi vì hư không không có thân. Ðức Như Lai cũng thế. Khắp tất cả 

các pháp, khắp tất cả các cõi nước của tất cả chúng sanh, chẳng đến, nhưng không chỗ 

nào mà không đến”. Vì thể cũng như tâm thanh tịnh, vắng lặng, dụ như hư không nên chỗ 

nào cũng đều có đầy đủ. Song mặc dầu Phật ở nước Xá Vệ mà hiện thân Liệt Ứng để độ 

hàng liệt cơ, nên nói thiên trụ (ở cõi trời). Nhưng đúng như thật mà luận, tức ngay nước 

Xá Vệ cũng có thể gọi là “Phạm trụ”.  Thánh trụ hay Phật trụ nào lại chẳng được? 

Sớ: Tiếng Phạm Sravasti cũng nói "Thất La Phiệt Tất Ðể", dịch theo tiếng 

Trung  Hoa  là  Văn  Vật.  Vì  lấy  đức  đặt  tên  nƣớc.   Hoặc  nói  là  Văn  (nghe,  đồn)  vì 

dùng tên ngƣời để đặt tên nƣớc.  

Sao: Ðức, là: Do nước giàu đủ bốn đức: 1. Trần đức: Vì cảnh ngũ trần có nhiều 

món mỹ lệ. 2. Tài đức: Vì thất bảo, trân kỳ, không món nào mà chẳng có. 3. Thánh đức: 

Vì  ba  tạng  thánh  pháp  đều  đầy  đủ.  4.  Giải  thoát  đức:   Vì  nhiều  người  được  giải  thoát, 

không nhiễm ngũ dục. Do đấy tiếng khen ngợi rung động khắp cùng 5 cõi Thiên Trúc nên 

gọi là nước Văn Vật. 

“Lấy tên người đặt tên nước” là gì? Vì nhiều người hiền đức cho nên trong nước 

lấy tên người làm trọng. 

Sớ: Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc Viên là tiếng Phạm (Jeti hay Jeta) Kỳ Ðà cũng nói 

Thệ  Ða.  Nói  Kỳ  không  nói  chữ  Ðà  là  bớt  văn.  Hai  chữ  Kỳ  Ðà   Tàu  dịch  Chiến 

Thắng. Chữ Cấp Cô là nêu cái đức, tức là ông Tu Ðạt Ða. Chữ Viên dịch âm theo 

tiếng  Phạm  “Tăng  già  lam  ma”,  Tàu  dịch  là:   “Chúng  Viên”  cũng  nhƣ  tiếng  Việt 

“chỗ chúng tăng ở”.  

Số là thái tử Kỳ Ðà cúng rừng cây, ông Cấp Cô mua miếng vƣờn, gồm cả hai 

tên ngƣời nên nói:  Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc Viên.  

Sao:  “Chiến  Thắng”  là  vua  Ba  Tư  Nặc,  khi  sanh  thái  tử,  vua  cùng  ngoại  quốc 

giao chiến được thắng trận, vui mừng nên đặt tên (Chiến Thắng) đó cho con. 

Tu Ðạt Ða là tiếng Phạm, Tàu dịch là “Nhạo Thí”, quan đại thần của vua Thắng 

Quân (quân đánh giặc được thắng trận). Vì ông ưa làm việc bố thí nên được thành tên tốt 

(Nhạo Thí). 

Chữ “Cấp Cô Ðộc” là: kẻ nhỏ không cha mẹ là "cô" (mồ côi), người già không 

con cái là "độc" (trơ trọi). Nay những người không có chỗ nương, không ai nuôi, tức gọi 

là Cô Ðộc. 

Riêng luận hai chữ Cô Ðộc, đức Khổng Tử nói: “Người quân tử ra ơn khắp giúp 

là cần gấp”. Thầy Mạnh thuật: “Vua Văn Vương làm việc chánh trị ở ấp Kỳ, giúp kẻ mồ 

côi trước hết; thế đâu chẳng phải lòng tự phổ cập. Nhưng với kẻ gấp thì giúp trước, huỡn 

thì giúp sau vậy”. 

Chỗ chúng ở mà nói rằng "vườn" là vì rừng rậm mát mẻ, những người học đạo 

nên nương đỗ nơi đó. 

“Kẻ cúng cây, người mua vườn” là: Kinh Niết Bàn nói: ông Trưởng giả tên Tu 

Ðạt, gốc người ở nước Xá Vệ, ban đầu chưa biết Phật. Nhơn dịp đi cưới dâu, vào thành 

Vương Xá, ghé nhà ông San Ðà Na thấy Phật sanh lòng tin, mới thỉnh Phật về nước Xá 

Vệ. Phật sai ngài Thân Tử (Xá Lợi Phất)đi lựa chỗ chúng ở. Lựa đặng vườn cây của thái 

tử Kỳ Ðà. Ông trưởng giả hỏi giá, thái tử nói chơi rằng: “Ông đem vàng trải giáp đất, tôi 

sẽ bán cho”. Ông trưởng giả y lời, chở vàng đến lót. Thái tử cảm mến và khen ngợi, liền 

bán đất, còn cây trong vườn là vật sở hữu của thái tử cúng luôn cho Phật để lập tinh xá. 

Trưởng giả và thái tử đua nhau phát tâm, lập thành việc tốt ấy, cho nên đồng nêu tên của 

hai ông. 



Sớ: Bằng nói rõ theo giáo lý của kinh này đều có chỗ nêu, lệ thƣờng nhƣ lối 

thích kinh Pháp Hoa và Hoa Nghiêm.  

Sao: “Nói rõ theo kinh” này là: Như nước Xá Vệ là nước rất tốt, là nêu pháp môn 

Tịnh Ðộ này rộng rãi thênh thang vì pháp rất tối thượng.  Chính ngài Từ Ân nói: “Thành 

Vương Xá là thành rất tốt, thành này vì tốt hơn các thành kia, vì kia nêu kinh Pháp Hoa là 

pháp thù thắng hơn các pháp”.  Sau cũng lệ (so) theo đây. 

Kỳ Thọ là cây rất đẹp, để tiêu biểu cõi Tịnh Ðộ bóng mát, che chúng sanh thường 

khỏi nóng nực. 

Vườn ông Cấp Cô là vườn rất xinh để tiêu biểu cõi Tịnh Ðộ an ổn chúng sanh, 

hằng hưởng những sự vui. Thái tử Kỳ Ðà là dòng giống tốt để tiêu biểu cõi Tịnh Ðộ hễ 

người sanh về đó rốt ráo thành Phật, nối thạnh dòng Phật. 

Ông Trưởng giả Tu Ðạt là người rất tốt để tiêu biểu cõi Tịnh Ðộ ai sanh về đó, 

được  vào  nhóm  người  chánh  định,  cu  hội  với  một  hạng  người  thượng  thiện.  Như  kinh 

Hoa Nghiêm món món nêu pháp có nhiều cách rõ lý nhứt tâm đều là ý đây vậy. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh rổng suốt 10 phƣơng là nghĩa ông A Nan nghe Phật 

thuyết pháp. Tự tánh không lìa tự tánh là nghĩa Phật trụ tại rừng Thái tử Kỳ Ðà, 

vƣờn Cấp Cô Ðộc.  

Sao: Tâm nghe suốt mười phương là ông Khánh Hỷ (A Nan) hiện nay đương kết 

tập. Chơn Phật ngồi trong nhà (trong tâm) là đức Thích Ca vốn chẳng chỉ ỡ cõi Tây Càn 

(Ấn Ðộ), quày sự nghe để nghe lại tánh mình, quày ông Phật lại để thành ông Phật của 

mình, mới biết: Một hội Kỳ Viên nghiễm nhiên chưa giải tán, đâu những hội Linh Sơn!? 

---o0o--- 

 Quyển 2 B 

B.  Liệt Chúng Chứng (phân ra làm ba phần) 

                   1. Thanh Văn chúng:  các thánh Thanh văn.  

2.  Bồ Tát chúng:  các thánh Bồ tát.  

3.  Nhơn Thiên chúng:  các hạng ngƣời trời.  



1.  Thanh Văn Chúng (phân ra làm ba phần) 

A.  Minh loại số nói:  ngành và số                       

B.  Biểu vị đức:  nêu ngôi và đức                        

C.  Xuất danh hiệu:  nói danh hiệu ra.  



A.  Minh Loại Số 

Cùng bực Ðại Tỳ Kheo Tăng một ngàn hai trăm năm mươi người cu hội. 



Sớ:  Từ  câu  này  sắp  xuống  đến  câu:  "Chƣ  Thiên  đại  chúng  cu"  là  chúng 

thành tựu.  

Chữ "Dữ" cũng nhƣ nghĩa chữ "Cộng".  

Chữ  "Ðại" là  lựa  khác với  chữ "Tiểu", có đủ ba nghĩa: Ðại, Ða, Thắng vì 

khác với Tỳ Kheo kia. Luận Phật địa cũng có đủ ba nghĩa.  

Chữ  Tỳ  Kheo  là  tiếng  Phạn,  đây  giải  thích  có  ba  nghĩa:  1.  Khất  Sĩ.   2.  Bố 

Ma.  3. Phá ác.  

Chữ "Tăng" nói đủ theo tiếng Phạn là (Samgha) Tăng-già, không nói "Già" 

là bớt văn. Tàu dịch Tăng Già là “chúng hòa hiệp”.  

“Một  ngàn  hai  trăm  năm  mƣơi  ngƣời”  là  ba  ông  Ca  Diếp,  thêm  ông  Mục 

Kiền Liên, ông Xá Lợi Phất là năm ông, tất cả đệ tử của năm ông này cộng chung lại 

thành ra số đó (1250). Trƣớc thì nói bực thuộc hàng Thanh Văn, sau thì nói số có 

bao nhiêu.  

Chữ "Cu" là hiệp với nghĩa chữ "Cộng" ở văn trên.  

Sao: Chữ "cộng" nghĩa là: Ngài Thiên Thai giải nghĩa chữ "cộng", bằng bảy chữ 

"nhứt"  gọi  rằng:  “Xứ  nhứt,  thời  nhứt, tâm  nhứt, giới  nhứt,  đạo  nhứt,  kiến  nhứt  và  giải 

thoát nhứt” (dù bảy chữ cũng một). 

Phật  và  đại  chúng  cùng  ở  nơi  Kỳ  Viên  là  ý  chánh  của  kinh  này  rộng  nói  như 

trên. 

“Lựa khác với chữ Tiểu” là: Chẳng phải nói hàng sơ tâm tỳ kheo tức văn sau chỗ 

gọi là bực trưởng lão v.v... 

Ðại, Ða, Thắng là: Trời, Vua và bực Ðại nhơn cả đồng kính ngưỡng, chẳng phải 

đức nhỏ, nên gọi là Ðại. 

Nội điển, ngoại điển không bộ nào mà chẳng suốt thông, chẳng phải ít hiều đâu, 

nên mới gọi là Ða. 

Vượt khỏi trên 96 phái ngoại đạo, chẳng phải căn cơ kém hèn nên gọi là Thắng. 

Ðây đều là bực cao tột trong hàng Tiểu thừa. 

“Luật Phật Ðịa có ba nghĩa” là: 1. Bực tối cực lợi căn chủng tánh ba la mật nên 

gọi là Ðại. 2. Ðều đặng quả vị Vô Học(14) nên gọi là Ðại. 3. Trước đặng quả nhỏ, nay đã 

lên quả vị Ðại Bồ Ðề nên gọi là Ðại. Ðây đều là nói chung cả bực Ðại thừa. 

Tỳ kheo có ba nghĩa là:   

1. Khất sĩ: nghĩa là khất thực và khất pháp. Khất thực là xin ăn, thời tránh xa bốn 

việc tà mạng, hiệp với bốn việc chánh mạng. Không kinh dinh sự nghiệp, chẳng cần chứa 

để, vạn duyên dứt sạch, nhứt chí chuyên tu. Nhà Tăng phải sống theo  đây để nuôi giới 

thân huệ mạng, cho nên nói khất thực để nuôi thân. 

Khất pháp: là xin Pháp, tức là cầu thầy hỏi bạn, cần khổ hết lòng thành, học tìm 

diệu pháp, trông thành quả thánh, cho nên nói khất pháp để nuôi tâm. 

2. Bố ma là như người phát tâm xuất gia, bọn ma vương nghe sanh lòng sợ sệt; 

bởi vì lũ nó ưa đắm nhiễm đường sanh tử mà người xuất gia là người ly dục, quyết tới 

quả vô sanh, bọn ma sợ mất bà con của nó nên sanh tâm sợ sệt. 

3. Phá ác là: Vì hay phá tâm phiền não luôn 98 sử thảy đều đoạn tuyệt. 

Hoặc thêm hai nghĩa tịnh giới, tịnh mạng thời thành ra năm nghĩa của Tỳ kheo. 

Nay nói ba nghĩa là vì nghĩa khất thực đã gồm nghĩa tịnh mạng, do vì nghĩa phá ác thì đã 

gồm nghĩa tịnh giới. 

“Chúng hòa hiệp” là: Từ bốn người sắp lên, nhiều đến vô lượng đều đồng một 

pháp Yết Ma, không tranh cãi với nhau, như sữa với nước nên gọi là hòa hiệp chúng. 

Ba ông Ca Diếp là: 1. Ưu Lầu Tần Loa Ca Diếp. Ông này tu ở trong hang Hỏa 

Long có 500 người đệ tử. 2. Già Gia Ca Diếp: ông này tu ở trên núi Tượng Ðầu có 300 

người đệ tử. 3. Na Ðề Ca Diếp. Ông này tu ở bên sông Hy Liên có 200 người đệ tử. 

Sau tất cả thầy trò đều quy y theo Phật, cho nên có số 1.000 chúng.    Lại ông Mục 

Kiền Liên và ông Xá Lợi Phất, hai ông có 250 người đệ tử cũng quy y với Phật, thành ra 

số 1.250 người. 

Một thuyết khác nói: Phật độ ông Da Xá, thầy trò cả 50 người và năm anh em ông 

Kiều Trần Như, cộng lại thành số đấy. 



Sớ: Tại  sao chỉ  nói  có 1.250 ngƣời?  Là vì  số chúng này thƣờng thƣờng tùy 

tùng, ở chung với Phật.  

Sao: “Thường tùy” là: đức Phật xuất hiện trong thế gian, độ các vị Tỳ kheo chứng 

quả A La Hán rất nhiều đến vô lượng, mà sao riêng nói có mấy ông đây? Bởi vì 1.250 

ông đây quy y với Phật trước hết, lại thường không lìa Phật, mãi đến lúc Phật diệt độ, cho 

nên đặc biệt nói 1.250 người. Còn bao nhiêu vị khác đi hoằng pháp rải rác ở bốn phương, 

tuy là "thiên lý diện đàm", nhưng cứ theo sự tích viết thành văn, phép thường phải như 

vậy?       Kìa như môn đồ của đức Trọng Ni: Những trang hiền đạt kể có 3.000 người, mà 

tại sao riêng kể có 72 ông? Là cũng bởi vì mấy ông đây thường ở mãi với ngài nơi mé 

sông Tứ, rồi cùng với ngài đi qua nước Trần, nước Thái. Ðây cũng là chúng thường tùy 

vậy. 



B.      Biểu Vị Ðức 

Ðều là bực đại A La Hán, chúng sở tri thức (chúng đều quen biết) 



Sớ: Câu trên nêu vị; câu dƣới nêu đức.  

Chữ Ðại là: Lựa khác với hàng tiểu quả Thanh Văn. Tiếng Phạn (arhàn) A 

La Hán, đây dịch có ba nghĩa: 1. Ứng cúng. 2. Sát tặc. 3. Vô sanh. Tức là ba quả 

của  Khất Sĩ, Bố Ma và Phá Ác nhƣ văn trƣớc.  

Chữ “tri thức” là: Nghe danh trọng đức là "Tri", thấy hình kính phụng là 

"Thức".  

Một thuyết khác nói: Thấy hình là "Tri", thấy tâm là "Thức".  Một thuyết 

nữa  nói:  "Tri"  tức  là  "Thức"  vì  cũng  có  thể  có  thể  làm  tri  thức  trong  chúng  mà 

cũng là bực dìu dắt chúng.  

Sao:  “Lựa khác” là: Quả thánh ban đầu đến quả thánh thứ tư đều là quả vị  của 

hàng Thanh Văn. Nay nói đại A La Hán là nêu quả thứ tư của hàng Thanh Văn. 

“Ứng  cúng”  là:  Kẻ  phàm  phu  không  giới  đức,  ba  quả  thánh  trước  có  giới  đức, 

nhưng còn nhỏ, chưa đáng kêu là 'ứng cúng'. Nay hạnh tốt đã thành, vượt ngoài ba cõi, 

đáng hưởng sự cúng dường ở cõi nhơn thiên; cho nên luận Cu Xá nói: “Cúng dường cho 

vị A La Hán, đặng phước báo hiện tại”. Vị này làm ruộng tốt cho cõi nhơn thiên trồng 

quả phước, hưởng của cúng dường không hổ, nên gọi là “ứng cúng”. 

Nhắc lại trước khi bưng bình bát đã hẹn làm cho chúng sanh được phước; nay đã 

chứng đạo, lý phải thọ của cúng nên gọi là quả khất sĩ. 

Song Phật cũng gọi là Ứng Cúng. Nhưng vị A La Hán chỉ thuộc về ứng cúng cõi 

nhơn thiên. Còn Phật thời chẳng những ứng cúng ở cõi nhơn thiên mà còn ứng cúng ở cõi 

Thanh Văn, Duyên Giác và Bồ Tát cúng dường nữa. 

“Sát tặc” là: Giặc phiền não cướp giựt của công đức và hại mạng trí huệ. 

Ba quả thánh trước tuy đoạn Kiến hoặc (hiểu biết sai) nhưng Tư hoặc (nghĩ lầm) 

vẫn còn. Nay quả thứ tư này chẳng những đoạn Tư hoặc mà bảy mươi hai phẩm cũng đều 

đoạn hết, thân tâm được yên tĩnh. Như dẹp hết giặc rồi thì thiên hạ được thái bình nên gọi 

là Sát Tặc. 

Nhắc lại, trước kia do ác làm giặc, bây giờ ác diệt được rồi, nên gọi là quả Phá 

Ác. 

“Vô sanh” là: Kẻ phàm phu không biết bao lần sanh tử. Bực sơ quả (Tu Ðà Hoàn) 

còn bảy lần sanh tử. Bực nhị quả (Tư Ðà Hàm) còn một lần sanh lại cõi Dục giới.  Bực 

tam quả (A Na Hàm) không sanh lại cõi Dục giới, nhưng mà còn sanh ở cõi Sắc giới. Nay 

quả thứ tu (A La Hán) này, duyên sanh đã hết,  chẳng thọ thân hậu hữu nên gọi là "vô 

sanh". 

Nhắc lại, trước kia nguyện ra khỏi sanh tử khiến ma khởi tâm sợ. Nay chứng quả 

Vô Sanh nên gọi là quả Bố Ma. 

“Nghe danh thấy hình” là thân, sơ một đối đãi. Chữ "tri" là đối với bực La Hán, 

người ta tai nghe thời tâm mến muốn thấy. Chữ "thức" là người ta mặt thấy thời phụng sự 

chẳng trái nghịch. 

“Thấy hình thấy tâm” là cao, thấp một đối đãi. Chữ “tri” đấy thời mặt đối trước 

hình dung. Chữ thức là thầm hiểu lẫn trong ý (tha tâm thông).  Như hai ông thầy đến ra 

mắt Phật, một ông chết giữa đường. Phật nói ông chết đó là thấy ngài trước; ấy là nghĩa 

thấy tâm vậy. 

“Tri tức là thức” đó cũng như nói: “Tương tri, tương thức” (hiểu nhau, biết nhau). 

Giới đức cao, danh vọng trọng, tiếng tăm lừng lẫy trong thiên hạ, người người đều nghe 

biết, ai ai cũng đều hay, nên nói: “Chúng sở tri thức”.       Một thuyết khác nói: Ở trong cả 

chúng, bực nầy được nhiều người hay, nhiều người biết, đáng làm tai mắt cho cõi người, 

cõi trời, gọi là bực dìu dắt trong chúng. Nay người ta gọi thiện tri thức cũng có nghĩa: 1. 

Ðối với ác mà nói, do vì chỗ ta hiểu biết có thiện, có ác. Mà nay đây chỉ là ông tri thức 

thiện. 2. Ông nầy có cái biết rõ ràng cái hay đặc biệt, người khác chẳng bì kịp nên gọi 

ông là bực rất thiện giữa tri thức. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh không nhiễm là nghĩa A La Hán; tự tánh không mê 

là nghĩa tri thức.  

Sao: Nguồn tâm vốn vắng lặng thời các nhiễm toàn không; tâm thể vẫn sáng tỏ; 

thời các mê đâu có. Kinh Pháp Hoa bảo đó là chơn A La Hán.  Luận Khởi Tín gọi là ông 

“chơn thật thức tri”. 

Những  hạng  người  (Tiểu  thừa)  đắm  nơi  không  làm  vắng  lặng,  móng  niệm  mới 

biết, gọi là “danh tự A La Hán” và “hư vọng tri thức”. Thế cho nên tà kiến cùng chánh 

kiến đồng một thể; thiện, ác đồng một môn. Dứt tâm vọng mới thấu nguồn chơn, họa may 

mới làm sa môn được. 



C.  Xuất Danh Hiệu (phân ra làm hai phần) 

1.  Chúng danh: Tên riêng của chúng.  

2.  Tổng kết: Lời chung kết.  

  

1. Chúng Danh 

Bực trưởng lão là: Ông Xá Lợi Phất, ông Ma Ha Mục Kiền Liên, ông Ma Ha Ca 

Diếp, ông Ma Ha Ca Chiên Diên, ông Ma Ha Câu Si La, ông Ly Bà Ða, ông Châu Lợi 

Bàn Ðà Dà, ông A Nan Ðà, ông La Hầu La, ông Kiều Phạm Ba Ðề, ông Tân Ðầu Lô Phả 

La Ðọa, ông Ca Lưu Ðà Di, ông Ma Ha Kiếp Tân Na, ông Bạc Câu La, ông A Nâu Lâu 

Ðà. 



Sớ: Trƣởng lão là: Ðức ngƣời hạnh lớn, giới lạp cao. Lại đức với lạp, chỉ đủ 

có một cũng chung gọi là trƣởng lão; luôn sau 16 vị tôn túc...   

Sao: Lạp là thọ giới Cụ Túc, một năm gọi là một lạp; vì giáp một năm chỉ đặng 

một lạp, cũng nói là một hạ, chính đồng một ý nghĩa đây. “Chung gọi” là trên nói đức và 

lạp đều trọng nên được tôn xưng “trưởng lão” đã đành. Ðây nói một đức trùm chúng, hay 

một lạp trước người, cũng được kêu là Trưởng Lão. 

Như trong luận Tỳ Bà Sa phân về loại: Thượng tọa pháp tánh (tuổi đạo), thượng 

tọa sanh niên (tuổi đời). Lại bản kinh nhà Ðường dịch Cụ Thọ là đủ cả đức và lạp. Bản 

kinh nhà Ngụy dịch Huệ Mạng là chuyên nói về đức. 

Dầu rằng chỉ có đức hay chỉ có lạp cũng có thể được xưng Trưởng Lão; mà ắt hơn 

lấy đức mà không lạp, chớ chưa có ai chỉ có lạp mà không đức bao giờ! 

“Luôn sau này” là nói bực trưởng lão, chẳng những một mình ông Xá Lợi Phất 

mà cả đến ông A Nâu Lâu Ðà cũng đều gọi là bực Trưởng Lão, đều là bực thượng thủ 

giữa đệ tử của Phật. 



Sớ: Ông Xá Lợi Phất (Sariputra) là tiếng Phạn nói (Sàri) Xá Lợi, tiếng Tàu 

dịch là Thu Lộ. Tiếng Phạn nói “putra”, ta đọc Phất, Tàu dịch là Tử.  Cho nên nói 

“Thu Tử”, cũng nói “Thân Tử”, cũng nói là “Châu tử”... Trong các đệ tử Phật, ông 

này trí huệ đệ nhứt. Xƣng đệ nhứt là chỉ bày một đức mà thôi. Sách Luận Ngữ nói: 

“Ngƣời quân tử chẳng phải nhƣ một món đồ”, huống hồ là bực La  Hán (có nhiều 

biệt tài vì 6 thần thông biến hóa).   

Sao: “Thu Tử”: Mẹ ông là người thân hình đoan chánh, mắt trong như mắt chim 

Thu; vì đặt tên theo mẹ nên nói ông là con của bà Thu Lộ hay là con của bà Xá Lợi... 

“Thân tử” là ý nói ông là người có cái thân đoan chánh. 

“Châu tử” là ý nói ông là người mắt trong sáng. Còn bao nhiêu hiệu nữa nay đây 

chẳng gấp nên không dẫn nhiều. Mấy ông sau cũng đều lệ theo (là mỗi ông đều có nhiều 

danh đức riêng, đây dẫn một vài ông thôi). 

“Trí huệ”: Khi ông ở trong thai mẹ là đã giúp cho bà mẹ biện tài giỏi hơn người 

cậu. Lúc được tám tuổi, ông lên tòa cãi lẽ, 16 đại quốc nghị luận không hơn. Ông học 

Phật pháp trong bảy ngày đã thông suốt, cho nên nói ông là “trí huệ đệ nhứt”. 

“Chỉ bày một đức” là: Nói chẳng phải ngoài ông Thân Tử ra mà trí huệ các vị A 

La Hán kia đều kém đâu. Chẳng riêng một mình ông Thân tử đủ trí huệ mà các vị kia 

không đủ!? 

Bởi vì  mỗi một vị  chỉ nói  một đức để nêu pháp môn  của Phật là vô lượng.  Lại 

cũng chỉ dẫn những cái tài đặc biệt của mấy ông ấy. 

Như kinh nói ông Xá Lợi Phất ngồi thiền yên lặng, ngài Mục Liên muốn phá phép 

định của ông, đứng dậy ráng hết thần lực mà chẳng lay động được một cái chéo áo của 

ông. 

Xưa nay ai cũng thường tán thán ngài Mục Kiền Liên là thần thông đệ nhứt, ai dè 

ông Xá Lợi Phất thần thông đến thế này! 

“Người quân tử chẳng phải như món đồ” là: Ðức Khổng Tử nói: “Như chiếc ghe 

không thể đi trên bờ, cái xe không thể chạy dưới nước; đấy là món đồ vậy. Người quân tử 

có đủ tài năng, chẳng tệ như một món đồ. Ðâu đặng nói: Thầy Nhan Hồi, thầy Mẫn Tử 

Khiên không văn chương, thầy Tử Du thầy Tử Hạ là người thiếu đức hạnh”. Người quân 

tử  còn  thế,  huống  bực  đã  siêu  phàm  nhập  thánh,  pháp  "Tam  Minh"(15)  tỏ  rạng,  pháp 

"Lục Thông" (16) rỗng suốt, gọi là bực Lậu Tận A La Hán ư? Nên chi nói: “Chỉ tỏ bày 

một đức”. 



Sớ: Bắt đầu nói ông Xá Lợi Phất, bởi vì kinh này duy có bực trí mới hiểu và 

tin nổi.  

Sao: Trong kinh nói: “Phật vì chúng sanh thuyết pháp khó tin đây”.  Khó tin thời 

duy có bực trí huệ sâu xa mới tin, không nghi, cho nên trước nhứt nói ông. 

Hoặc người hỏi nạn: Trong "Bát Nhã Tâm kinh", Phật bảo một mình ông Thân Tử 

thời biết cái trí của ông ấy rõ lại lý Không, chớ không tại pháp Tịnh Ðộ? Ôi! Sắc, tức là 

không, không tức là sắc, đâu chẳng nói cõi Tịnh Ðộ tức là không, không tức là Tịnh Ðộ 

hay sao? Nếu bác cõi Tịnh Ðộ thời chẳng phải là chơn không; chẳng rõ lý chơn không 

thời chẳng phải là người chánh trí. Huống chi trí ông Thân tử quyết chẳng như thế. 



Sớ:  Ông  Ma  Ha  Mục  Kiền  Liên  là:  Chữ  "Ma  Ha"  đây  dịch  là  Ðại.   "Mục 

Kiền  Liên" dịch là  Thái  Thúc Thị.  Một thuyết nữa nói: Lai Bặc, ông này có thần 

thông đệ nhứt.  

Sao: Mục Kiền Liên là họ, Câu Luật Ðà là tên. Câu Luật Ðà là tên của một thứ 

cây. Theo tục lệ, cầu vị Thần ở nơi cây này mà được kết quả sanh ra ông, nhơn đó, lấy 

tên cây đặt tên ông là Câu Luật Ðà. Lại họ nầy trùng họ nhiều lắm nên thêm chữ Ðại để 

cho riêng biệt. 

“Thần thông” là như Phật lên cõi Trời Ðao Lợi thuyết pháp, bị con độc long phà 

hơi độc để ngăn Phật. Các vị Tỳ kheo kia xin dẹp con độc long,  Phật không cho. Ông 

Mục Kiền Liên hóa thân lớn, nhỏ... Con độc long kia sợ hoảng, bèn chịu thua (17). Lại 

như bọn ngoại đạo luyện phép để dời núi, ông kiềm chế không cho núi lay động (18). Cả 

dòng họ Thích đầy trong một thành, ông thâu vào trong bình bát,  đem  để trên cõi  trời 

Phạm Thiên (19) và việc nắm xe ông Kỳ Bà, cùng đốt nhà trời Ðế Thích (20) v.v... các 

việc đều dùng phép thần thông cả, cho nên nói ông là thần thông đệ nhứt. 



Sớ: Ông Ma Ha Ca Diếp, đây (Tàu) dịch: Ðại Qui Thị. Một thuyết khác nói 

là Ẩm Quang. Ông nầy tu hạnh Ðầu Ðà đệ nhứt.   

Sao:  Ðại  Qui  Thị  là  đời  trước  ông  đi  học  đạo  gặp  con  Linh  Qui  đội  bản  đồ  ra 

sông, nhơn lấy đó đặt họ. Tên Tất Bát La, cũng là tên cây, vì cầu tự nơi cây ấy. Nói thêm 

chữ Ðại cho khác với mấy ông trùng tên như ba ông Ca Diếp kia v.v... 

Ẩm Quang là do đời trước ông là người thợ làm đồ vàng, bạc cùng với một người 

nữ thanh tịnh đồng phát tâm lấy vàng quang phết tượng Phật, bèn cảm được quả báo đời 

đời thân ông như sắc vàng.  Sắc vàng chói ngời loáng phủ các sắc khác, cho nên tên ông 

là Ẩm Quang (ánh sáng nuốt các ánh sáng kia). 

Tiếng  Phạn  “Ðầu  Ðà”,  Tàu  dịch  Ðẩu  Tẩu,  hoặc  nói  Ðào  Thải,  Ðầu  Ðà,  có  12 

hạnh: 1. A lan nhã: Ở nơi vắng vẻ. 2. Thường đi khất thực, cho đến hạnh thứ 12 chỉ có ba 

y. Do khổ hạnh đây, quét hết việc trần lụy, lóng sạnh thân tâm. 

Ca Diếp tuổi già mà không bỏ hạnh Ðầu Ðà, Phật thương ông yếu đuối, khuyên 

ông nghỉ, thế mà ông cũng vẫn giữ hạnh Ðầu Ðà mãi như cũ.  Ðức Phật ngài rất khen: 

"Có hạnh Ðầu Ðà, pháp ta mới còn lâu", cho nên nói ông là Ðầu Ðà đệ nhứt. 



Sớ: Ông Ma Ha Ca Chiên Diên là họ, Tàu dịch là Văn Sức. Một thuyết nữa 

nói  là  Bất  Ðịnh;  một  thuyết  nữa  nói  là  Phiến  Thằng  và  một  thuyết  nữa  nói  là  Ly 

Hữu Vô v.v... là ngƣời ở nƣớc Nam Thiên Trúc, họ Bà La Môn. Ông này nghị luận 

đệ nhứt.   

Sao: Văn Sức là lời lẽ có vẻ văn chương trôi chảy. Phàm người nghị luận, tâm tuy 

hiểu lý đó, song cứ nói tầm thường chẳng có văn chương, hay câu lối rời rạc không chải 

chuốt thời lời không đạt được ý. Như vậy không phải là người nghị luận giỏi! 

Bất Ðịnh là ý lanh lẹ của người giỏi nghị luận, dầu nói xuôi nghe cũng được hay 

luận ngược lời lẽ cũng nghe xuôi, khéo cả. 

Phiến Thằng là vì mẹ muốn đi cải giá, bị con còn bé (là ông) buộc ràng, tỷ như 

cây quạt có dây đai máng níu lại khỏi bị gió bay. Lại chữ Phiến Thằng có nghĩa là: Phá 

những  cái  nóng  nực;  kéo  ngay  những  cái  cong  vạy.   Cũng  là  ý  nói  không  mắc  về  bên 

Ðoạn (chấp không) và không lạc về bên Thường (chấp có), mở  bày lý trung đạo vì để 

thoát ly hai bệnh chấp có và chấp không. 

Như bọn ngoại đạo hỏi: Xét vì người chết đi rồi không thấy trở về, nên cho rằng 

không có đời khác. Nghĩa là người chết chịu khổ, lẽ phải trở về cho hay! Cái này đành ở 

đó chịu, không trở về, cho nên quyết chắc là không có đời khác. 

Ông đáp: Kìa như người tội bị giam trong lao ngục, vậy có về được không! 

Lại hỏi: Còn người sanh lên cõi trời sao cũng không về? 

Ðáp: Giả sử người rớt dưới cầu xí, bấy giờ đã lên được rồi vậy thử hỏi, người kia 

có chịu trở xuống chỗ dơ đó nữa không?! 

Như vậy, món món tất cả nghĩa mầu đều nói được hết. Trong kinh Tăng Nhứt A 

Hàm, Phật khen ông là người khéo phân biệt các nghĩa để diễn bày đạo giáo, cho nên nói 

ông là bực nghị luận đệ nhứt. 



Sớ: Ông Ma Ha Câu Si La, Tàu dịch Ðại Tất, là cậu ông Xá Lợi Phất.  

Ông nầy đáp, vấn đệ nhứt.   

Sao:  Ðại  Tất  là theo hình  trạng đặt  tên. Người cậu ai?  Là  em  ruột của  mẹ ông 

Thân Tử; ngày trước nghị luận giỏi hơn chị. Lúc chị mang thai ông Thân Tử thì cơ biện 

luận lanh chóng, ông không thể bì kịp. Ông (Ðại Tất) nổi giận đi học đến nỗi không rảnh 

để cắt móng tay. Ðọc thuộc 18 món kinh sử... 

Ðáp vấn là do vì ông quá siêng năng nên được bốn pháp biện tài. Hễ gặp ai hỏi 

thời đáp được liền, cho nên nói ông là bực đáp vấn đệ nhứt. 



Sớ: Ông Ly Bà Ða, Tàu dịch Tinh Tú. Một thuyết nữa nói là Thất Tú. Ông 

này "vô đảo loạn" đệ nhất.   

Sao: Tinh Tú là: Theo tục cầu con nơi ngôi sao này mà được sanh, nhơn lấy đấy 

đặt tên ông. Thất Tú là: Trong hai mươi tám ngôi sao, ngôi sao "Thất" nầy thuộc về ngôi 

sao  thứ 13. Hoặc vì  lễ  cầu nơi  ngôi  sao nầy.  "Vô đảo loạn" là vì  tâm  chánh nên không 

điên đảo, tâm định nên không tán loạn, cho nên nói: "Vô đảo loạn đệ nhứt". 



Sớ: Ông Châu Lợi Bàn Ðà Dà, Tàu dịch Kế Ðạo. Một thuyết khác nói là Tiểu 

Lộ Biên. Ông này chỉ thuộc có nửa bài kệ mà đƣợc tỏ ngộ chứng quả La Hán.   

Sao: Kế Ðạo là: Khi mẹ ông mang thai ông, theo phong tục Ấn Ðộ phải về nhà 

cha mẹ ruột để sanh đẻ, đi nửa đường sanh ông, vì lẵng nhẵng trong khoảng giữa đường 

nên đặt tên ông là Kế Ðạo. 

Tiểu  Lộ  Biên  là:  Mẹ  ông  sanh  hai  người  con  mà  người  nào  cũng  sanh  ở  giữa 

đường cả nên nói ông là Tiểu Lộ Biên, cho khác với khác với anh ông là Ðại Lộ Biên. 

“Nửa bài kệ” là: Ông xuất gia mà căn tánh ngu ám, ở chùa quá lâu, nhưng không 

biết chi hết. Người anh vào đạo trước, quở ông là vô tri, đuổi ông huờn tục. Ông dựa cửa 

chùa khóc than rơi lụy. Ðức Phật thấy vậy thương, thâu dùng lại cho học hai chữ: Tảo 

Chửu (21). Mỗi ngày ông đọc hai  chữ, nhưng nhớ một chữ này, lại quên một chữ kia. 

Ðọc mãi lâu rồi thoạt ngộ, cấu sạch, hoặc trừ, ông chứng được quả A La Hán. 



Sớ: Nan Ðà, Tàu dịch là Thiện Hoan Hỷ, là ông Phóng Ngƣu Nan Ðà.   

Sao: Phóng Ngưu (22) Nan Ðà là: Có đến 3 ông Nan Ðà: 1. A Nan Ðà. 2. Tôn Ðà 

La Nan Ðà và ông này nữa là 3 ông. Do dùng chữ Phóng Ngưu để cho khác với hai ông 

kia. 



Sớ: A Nan Ðà, Tàu dịch Khánh Hỉ, lại dịch Vô Nhiễm. Ông này là em con 

nhà chú của Phật. Ông có tài đa văn đệ nhứt.  

Chính kinh này thời ông A Nan cùng trong đại chúng đồng nghe giáo pháp 

môn Tịnh Ðộ, nhƣng chỉ  một  mình ông đủ sức tổng trì,  nhớ dai  không quên, ông 

kiết tập thành tạng Kinh.   

Sao: Khánh Hỉ là ngày sanh ông nhằm ngày Phật thành đạo. Vua, bá quan và nhân 

dân một mặt nghe thái tử Sĩ Ðạt Ta con là nhà bác thành Phật, một mặt lại nghe trong 

cung, nhà chú sanh ra hoàng tử, cả hai đều tốt, cả hai điều khó được mà nay đồng thời 

đều được, cả nước vui mừng nên đặt tên ông là Khánh Hỉ. 

Lại người thấy tướng ông, người nghe tiếng nói của ông, người trông oai nghi của 

ông, không một ai là chẳng hoan hỉ. 

“Vô  Nhiễm”  là  ông  theo  Phật  lên  cung  Trời,  xuống  cung  rồng,  tâm  không  vui 

đắm, cũng là một việc đặc sắc. 

“Em con nhà chú của Phật”: Phật là con vua Tịnh Phạn, ông A Nan là con vua 

Bạch Phạn; vì hai vua là anh em ruột. 

Ða văn: Là ông A Nan làm "thị giả" cho Phật ba mươi năm, với những pháp Phật 

nói, ông chẳng quên một chữ. Kinh Niết Bàn khen ông là bực Ða Văn đệ nhứt. Lại ngài 

Ca Diếp khen rằng: “Pháp của Phật như nước biển cả mà đều chảy dồn về trong tâm ông 

A Nan!” 

“Ðồng nghe riêng nhớ”: Chính  nêu ông là người "cường ký"  (nhớ dai)  hơn các 

bực kia, cho nên nói ông là bực Ða Văn đệ nhứt. 



Sớ: Ông La Hầu La, Tàu dịch Phú Chƣớng, cũng dịch Chấp Nhựt. Ông này 

"mật hạnh đệ nhứt".   

Sao: Phú Chướng là tên thần A Tu La. Vì khi sanh ông nhằm lúc thần A Tu La 

đang lấy tay che ánh sáng mặt nhựt, mặt nguyệt nên đặt tên ông là Phú Chướng và cũng 

tên là Chấp Nhựt. Song, Chướng có 2 nghĩa: 1. Phật bị ông làm chướng, không xuất gia 

được sớm, do vì thái tử (Phật) chưa có con (là ông) nên xin đi tu, đức phụ vương chẳng 

cho. Thái tử phải chỉ vào bụng vợ để giới thiệu, vua mới biết đã có thai, mới toại bổn chí; 

thế thì đức Phật bị ông làm chướng. 2. Do đời trước ông lấp hang chuột sáu ngày nên nay 

mắc quả báo, phải ở trong thai mẹ 6 năm. Thế là ông tự làm chướng lấy ông. 

“Mật hạnh” là trong kinh nói: “Mật hạnh của ông La Hầu La duy có ta (Phật) biết 

được thôi”. Duy có Phật biết được thì đủ rõ các hàng Thinh Văn, bực Bồ tát còn không 

thể  biết,  huống  chi  chúng  phàm  phu  làm  gì  biết  được.   Bởi  nhiều  hạnh  tốt  mà  người 

chẳng biết nên chỉ nói ông là bực mật hạnh đệ nhứt. 



Sớ: Ông Kiều Phạm Ba Ðề, Tàu dịch Ngƣu Thi (trâu nhơi). Ông này thọ của 

chƣ thiên cúng dƣờng đệ nhứt.   

Sao: Ngưu Thi là: Trong đời quá khứ ông khinh nhái một thầy sa môn già móm 

nhai mấp mấp, nay  mắc quả báo cái miệng ông nhai mấp mấp như mồm trâu nhơi. Lại vì 

mắc quả báo làm trâu năm trăm đời. Loại trâu ăn rồi; sau lại thường nhơi. Cái dư báo đó 

ông chưa hết, cho nên đặt tên là Ngưu Thi (trâu nhơi). 

“Chư Thiên cúng dường” là thời kỳ Phật và chúng tăng chịu quả báo ăn lúa ngựa 

(23),  chỉ  một  mình  ông  riêng  ở  trên  cõi  trời,  nơi  vườn  Thi  Lợi  Sa  hưởng  thọ  của  trời 

cúng. Lại kẻ phàm phu không biết xem kính đức hạnh, chỉ thấy tướng nhơi của ông, phần 

nhiều khinh dễ, sợ họ chê cười mắc tội, Phật dậy ông thường ở trên cõi trời, chư thiên 

kính phụng nên chỉ nói ông là người thọ hưởng của chư thiên cúng dường đệ nhứt. 



Sớ: Ông Tân Ðầu Lô Phả La Ðọa, ba chữ trƣớc Tàu dịch Bất Ðộng (là tên); 

ba chữ sau, dịch Lợi Căn (là họ).  

Sao: Tên trước họ sau là vì họ kia tới 18 phái, nên ông này kêu tên trước họ sau, 

là để khác với mấy ông trong các phái kia. Luật Nại Da nói:  “Ông Trưởng giả tên Thọ 

Ðề lấy cái bát bằng gỗ chiên đàn để trên đầu cây cột phướn, rồi giao hứa với Tăng chúng 

rằng: „Vị nào có thể dùng thần lực lấy được, tôi xin hiến cái bát ấy‟. Tôn giả hiện thần 

thông bay lên lấy bát.  Phật nghe quở trách, rồi bắt buộc không cho ông nhập diệt, để kéo 

dài thân sống lâu mãi ở qua đời mạt pháp, đặng chứng làm ruộng phước lớn cho trai chủ, 

chúng sanh cúng dường gọi là gieo giống lành vậy”. 



Sớ: Ông Ca Lƣu Ðà Di, Tàu dịch là Hắc Quang (da đen láng ngời).  

Sao: Hắc Quang là vì nhan sắc ông xấu và đen. Lại sắc đen chói bóng, khác với 

đen thường thành thử ông đi khất thực ban đêm, người thấy kinh hãi! Do đó Phật mới chế 

giới cấm không cho đi đêm. 



Sớ: Ông Ma Ha Kiếp Tân Na, Tàu dịch là Phòng Tú (ông này biết việc tinh 

tú đệ nhứt).  

Sao: Phòng Tú là ngôi  sao thứ tư trong 28 ngôi sao. Cha mẹ cầu khấn nơi ngôi 

sao  này  mà  được  kết  quả  sanh  ra  ông.  Một  thuyết  khác  nói:  Khi  ông  mới  đi  xuất  gia, 

muốn đến ra mắt Phật, nhưng đi nửa đường lại bị mưa, ghé ăn và ngủ nhờ trong nhà anh 

thợ đồ gốm, tình cờ có một thầy tỳ kheo cũng đến ngủ chung trong nhà ấy (Tỳ kheo kia là 

Phật hóa hiện). Ðêm ấy ông nghe ngài thuyết pháp, ông liền đắc đạo. Thế thời chữ Phòng 

Tú cũng là một nghĩa ngủ đậu trong nhà người thợ làm đồ gốm. 

“Tri tinh tú” là không cần mượn cái "triền cơ ngọc hoành" mà thông hiểu "thiên 

văn tinh tượng", cho nên nói tri tinh tú đệ nhứt. 



Sớ: Bạc Câu La, Tàu dịch là Thiện Dung, (ông này thọ mạng đệ nhứt).   

Sao: Thiện Dung là vì nhan mạo ông đoan chánh. “Thọ mạng”: Vì ông đến 160 

tuổi, cho nên nói ông là thọ mạng đệ nhứt. Do đời trước ông giữ giới bất sát, được sống 

lâu, không chết yểu, 91 kiếp đều thọ như thế. Lại đời trước ông từng cúng trái A Lê Lặc 

cho một ông tăng có bệnh, do đó cảm được năm món bất tử. 

Khi mới sanh, ông hiện những tướng lạ. Bà mẹ tưởng là yêu quái,  đem để trên cái 

bàn ram nướng cho chết mà ông cũng không chết. Lại để trong cái chõ nấu cho chết mà 

ông cũng không chết. Lại đem ông thả giữa sông cá lớn nuốt, rồi cá bị người đánh lưới 

bắt, thợ chài lấy dao mổ cá, bày ông ra mà không tồn hại chi hết. Nói lại: 1. Lửa không 

thể nướng. 2. Nước sôi không thể nấu. 3. Nước sông không thể chìm. 4. Cá nuốt không 

chết. 5. Dao cắt không hại nên gọi là năm món bất tử. 

Lại ông ưa chỗ vắng vẻ, lòng ít ham muốn, thâu nhiếp sáu căn nên sau khi ông 

diệt độ, cái tháp của ông còn không chịu thọ tiền của vua cúng (24).  Do lúc bình thường 

ông ưa chỗ vắng vẻ, không chịu ở trong chỗ đông người, vì sợ nhiễm những tiếng thị phi, 

đây cũng xưng là đệ nhứt. 



Sớ: Ông A Nâu Lâu Ðà, một tên nữa A Na Luật Ðà, Tàu dịch Vô Bần, cũng 

dịch Vô Diệt; cũng dịch Nhƣ Ý. Ông này có phép thiên nhãn thông đệ nhứt.   

Sao: Vô Bần là thuở trước nhằm thời có nạn đói khát, ông đem cơm lúa tắc cúng 

cho một vị Bích Chi Phật nên được hưởng phước 91 kiếp, của cải nhẫy đầy, hưởng dụng 

đến nay không hết, cầu điều chi đều được như ý, cho nên có nghĩa Vô Bần, Vô Diệt, Như 

Ý; cả ba nghĩa đã dịch. 

Phép "thiên nhãn thông" đệ nhứt là ông đã xuất gia mà tánh hay ưa ngủ, mỗi thời 

Phật thuyết pháp, ai nấy chăm nghe còn ông thì vẫn cứ gật gù ngủ, không biết là gì hết. 

Phật quở trách ông và tỷ dụ như loài ốc, sò. Ông tự giận lấy mình, liền phát chí tinh tấn 

trong bảy ngày đêm, mắt không nhắm mí, bị mù hai con mắt. Phật bèn dạy ông tu tập 

phép "Nhạo Kiến Chiếu Minh Kim  Cang Tam  Muội", ông liền chứng  pháp thiên nhãn 

thông, thấy suốt cõi Ðại Thiên thế giới cũng như thấy trái để trong lòng bàn tay, cho nên 

nói ông là: “Thiên nhãn thông đệ nhứt”. 



2. Tổng Kết 

Như thị đẳng chư đại đệ tử (như thế hết thảy các đệ tử của Phật) 



Sớ: “Nhƣ thị” là kết văn trƣớc. Chữ “Ðẳng” là chỉ các ông kia.  Chữ Ðại là 

gồm nghĩa chữ Ðại văn trƣớc. Chữ “đệ tử” là học sau thầy là Ðệ, sự hiểu biết do 

thầy sanh ra là “tử”. Cái thắng hội nhƣ đây nên gọi “Nan đệ, nan huynh, khéo làm 

khéo thuật”.       

Sao: “Kết văn trên” là kể các ông khác. Ðây  trước kết 16 vị Tôn giả; sau kể một 

nghìn hai trăm năm mươi người. 

“Gồm nghĩa chữ đại văn trước” là chữ “đại đệ tử” văn đây, tức là văn trước chữ 

“đại Tỳ kheo, chữ đại A La Hán”; lấy một chữ Ðại văn đây gồm luôn nghĩa hai chữ Ðại 

trong văn trước vậy. 

“Học sau thầy” là vì thầy biết trước, trò biết sau, như anh trước em sau vậy. “Sự 

hiểu do thầy sanh ra” là vì nhờ thầy mở bày, nuôi dưỡng mới thành pháp khí; chỗ gọi 

rằng: “Từ miệng Phật sanh ra, sẽ nối thạnh giống Phật”. Như cha mẹ sanh con, con sẽ thờ 

nối Tổ Tiên. 

“Nan  huynh,  nan  đệ”  là:  Xưa  nói  ông  Nguyên  Phương  khó  làm  anh,  ông  Quí 

Phương  khó  làm  em.  Nghĩa  là  anh  em  đồng  có  tài  trí  hơn  người,  không  ai  hơn,  thua. 

Nhưng ở đây không lấy ý đó, chỉ lược dụ Phật là anh, các vị A La Hán là em, vì cả hai 

trong đời đều khó đặng mà nay đều đặng. 

“Khéo làm, khéo thuật” là: Xưa nói ông vua Văn Vương, ông Vương Quới làm 

cha,  cha  làm  ra  trước;  ông  Võ  Vương  làm  con  mà  con  nối  theo  sau.  Nhưng  nay  cũng 

chẳng dùng ý đó, chỉ lược dụ Phật là cha, các vị A La Hán là con vì thầy trò đạo hiệp. 



Sớ: Xứng lý thì tự tánh, tâm vƣơng, tâm số, dung thông, là nghĩa Phật cùng 

đệ tử cu hội.  

 Sao:  Ngài  Thiên Thai  nói: “Tâm  vương là Như  Lai,  tâm số là đệ tử”.   Nay  giải 

nghĩa:  Tâm  vương  là  tám  thức  tâm  vương.  Tám  thức  tâm  vương  đây,  thiện  ác  luân 

chuyển do nó làm chủ tể, ví như ông vua cai trị dân chúng, ông thầy dạy dỗ học trò. 

Tâm số là 51 món tâm sở.  Năm mươi mốt tâm sở đây có 3 nghĩa:       1. Thường 

y nơi tâm vương để phát khởi. 

2. Tương ưng với tâm vương. 

3. Hệ thuộc với tâm vương. Vì nó đối với tám thức tâm vương kia, cũng như tôi 

chầu vua, đệ tử hầu thầy. 

Lại Ngài Trí Giác nói: “Mười vị đại Thanh Văn đều là số mười pháp thiện của 

tâm mình” (10 vị: Từ 1 Ða văn đệ nhứt đến 10: thiên nhãn đệ nhứt). 

Luận Tỳ Ðàm lời kệ nói: 1. Tâm dục. 2. Tâm tưởng. 3. Tâm cánh nhạo. 4. Tâm 

huệ. 5. Tâm niệm. 6. Tâm tư. 7. Tâm  giải thoát. 8. Tâm tác  ý cùng cảnh giới (xúc). 9. 

Tâm Tam ma đề (định). 10. Tâm thống. Nên biết ông Ðại Ca Diếp là "tâm số dục" do vì 

chỉ còn giữ cái phép xuất ly, phát tâm thiện dục xuất thế gian, bỏ tâm ác dục của thế gian. 

Ông  Phú  Lâu  Na  là  "tâm  số  tướng":  Do  vì  tướng  thời  mới  phân  biệt  biện  tài, 

không ngăn ngại. 

Ông Ca Chiên Diên là "tâm cánh nhạo": Do vì vấn đáp lời lẽ qua lại nhiều lý do 

đắp  đổi  lẹ  làng,  luận  nghị  không  cùng.  Nhẫn  đến  "tâm  huệ"  là  ông  Xá  Lợi  Phất,  "tâm 

niệm" là ông Ưu Ba Ly, "tâm tư" là ông La Hầu La, "tâm giải thoát" là ông Thiện Kiết, 

tức là ông Tu Bồ Ðề, "tâm tác ý" là ông A Na Luật, "tâm tam ma" là ông Mục Kiền Liên, 

"tâm thống" là ông A Nan v.v... 

Chữ Thống là thọ, có ý nghĩa lãnh nạp. 

“Phàm tâm vương phải đủ tâm số”: Tâm số quyết phải qui tùng tâm vương. Cả hai 

giúp đỡ lẫn nhau mới được khai ngộ. Song dầu tâm vương, dầu tâm số, cũng chẳng ra 

ngoài một cái tâm mình, miễn mình đặng nhứt tâm thời gồm cả tâm vương và tâm số. 



2.  Bồ Tát Chúng (phân ra làm ba phần) 

A.  Minh loại:  Nói về loại.  

B.  Liệt danh:  Nói về tên.  

C.  Tổng kết:  Chung kết.  



A.  Minh Loại 

Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát (Và các vị Bồ Tát lớn trong hàng Bồ tát)   



Sớ:  Chữ  “Tinh”:  Nƣơng  theo  văn  trƣớc,  nói  Phật  thuyết  kinh  này,  chẳng 

những  hàng  Thinh  Văn  dự  hội,  mà  cả  đến  bực  Ðại  Sĩ  cũng  đồng  nghe  pháp  "trì 

danh niệm Phật" này.  

Chữ Bồ Tát là tiếng Phạm, nói đủ là Bồ Ðề Tát Ðỏa (nay nói có hai chữ Bồ 

Tát là bớt văn). Tàu dịch là Giác Hữu Tình. Chữ Giác Hữu Tình lại còn có 3 nghĩa, 

lại cũng có nghĩa là Dõng Mãnh mà cầu. Chữ Ma Ha Tát, Tàu dịch "Ðạo đại tâm 

chúng sanh"; do vì đủ bốn nghĩa Ðại. Lại kinh Pháp Hoa có 6 nghĩa Ðại, Luận Phật 

Ðịa ba nghĩa đại,  cũng không ngoài bốn nghĩa. Chữ  Bồ tát Ma Ha Tát, cũng nhƣ 

nói:  Bực Ðại Bồ Tát trong hàng Bồ tát vậy. Vì lựa khác với bực Tiểu Bồ tát.        

Sao:  “Chẳng  những  hàng  Thanh  Văn”  nghĩa  là  bực  Ðại  thừa,  Tiểu  thừa,  tất  cả 

hiền thánh đồng nghe kinh này, chớ lầm tưởng rằng cõi Tịnh Ðộ là chỗ các bực Bồ tát 

chẳng màng đâu! 

Chữ “Giác hữu tình” là đồng chứng chỗ Phật chứng, đó gọi là Giác.  Nhưng vô 

minh chưa hết gọi là “tình”. 

Lại có ba nghĩa là: 1. Nghĩa “bi, trí sở duyên”; gọi rằng chữ Giác là chỗ tu đạo 

Phật. Chữ Tình là chỗ độ các chúng sanh. Nghĩa là trên dùng trí mà cầu quả Phật, dưới 

dùng lòng bi cứu độ chúng sanh. 

2.  Nghĩa “năng, sở hiệp nhứt”, gọi rằng chữ Giác là cái quả sở cầu (bị cầu). Chữ 

“hữu tình” là những người năng cầu. Nghĩa là lấy tâm của mình mà cầu ngộ lý Phật. 

3.  Nghĩa “lợi sanh là gấp”, gọi rằng rộng Giác ngộ cho tất cả loài hữu tình. Nên 

có câu: “Chưa hay độ mình, trước lo độ người” là nghĩa đây vậy. “Dõng mãnh cầu” là: 

Hàng Thinh Văn cầu về nơi vắng lặng để an hưởng riêng phần mình, đức Phật gọi là anh 

chàng giải đãi. Còn bực Ðại Sĩ (Bồ Tát) quyết chí chứng được quả Bồ Ðề, nên nói ông là 

tướng đại cường tinh tấn và dõng mãnh. 

“Chữ Ðại có 4 nghĩa”: Lời sớ của ngài Thanh Lương nói:           

1. Nguyện đại, vì cầu cho được quả Bồ đề. 

2. Hạnh đại, vì thành tựu được hai lợi (tự lợi và lợi tha). 

3. Thời đại, vì trải qua 3 vô số kiếp, cũng cố gắng tu cho thành. 

4. Ðức Ðại, vì đầy đủ các công đức bực nhứt thừa. 

Kinh Pháp Hoa nói sáu nghĩa đại là:              

1.  Tín đại pháp (tin pháp Ðại thừa)              

2.  Giải đại nghĩa (hiểu nghĩa đại thừa)          

3.  Phát đại tâm (Phát tâm đại thừa)               

4.  Xu đại quả (tới quả đại thừa)          

5.  Tu đại hạnh (tu hạnh đại thừa)                  

6.  Chứng đại đạo (chứng đạo đại thừa). 

Nhưng mà Tín, Giải và Phát, ba đại đây gồm trong 1 nghĩa Nguyện Ðại thứ nhứt. 

Xu gồm trong nghĩa Thời đại thứ ba. Tu gồm trong nghĩa Hạnh đại thứ hai. Chứng gồm 

trong nghĩa Ðức đại thứ tư. 

Trong luận Phật địa có ba nghĩa đại là: 1. Số đại. 2. Ðức đại. 3.  Nghiệp đại. Song 

Ðức đại thời dễ  biết, còn Số đại, tức là ý nghĩa Nguyện đại; Nghiệp đại tức là ý nghĩa 

Hạnh đại, cho nên nói không ngoài 4 ý là vậy.   “Lựa ra chẳng phải bực Tiểu” là như đức 

Văn Thù, đức Di Lặc v.v... đều bực Ðại thừa Bồ tát ở trong địa vị Thập Ðịa Bồ Tát, Ðẳng 

Giác  Bồ  Tát,  chớ  chẳng  phải  Bồ  Tát  sơ  tâm  ở  5  phẩm   là  Tín,  Trụ,  Hạnh,  Hướng  Bồ 

tát. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh chơn vọng dung thông là nghĩa Bồ tát.   

Sao: Chơn tánh thời chẳng biến mà tùy duyên tám thức, là nghĩa giác ngộ cho loài 

hữu tình. Vọng thức thời làm thành các việc mà bản thể vẫn không dích mắc là nghĩa loài 

hữu tình có tánh giác. Chơn và vọng chẳng lập riêng, chỉ là nhứt tâm. Thành cái tâm đại 

đạo đây, gọi là Ma Ha Tát. 



B.      Liệt Danh 

Ngài Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử, ngài A Dật Ða Bồ Tát, ngài Càn Ðà Ha 

Ðề Bồ Tát, ngài Thường Tinh Tấn Bồ Tát. 



Sớ: Văn Thù Sƣ Lợi, Tàu dịch Diệu Thủ, cũng dịch Diệu Cát Tƣờng, cũng 

dịch Diệu Ðức.  

Pháp Vƣơng tử là Phật là ngôi Pháp Vƣơng, Bồ tát vào ngôi chánh của Pháp, 

gọi là Pháp vƣơng tử.  

Lại hàng Bồ Tát bắt đầu nói ngài Văn Thù là so nghĩa nhƣ văn trƣớc:  Với 

hàng Thinh Văn, Phật kêu là ông Xá Lợi Phất.   

Sao: Văn Thù Sư Lợi, cũng dịch Mạn Thù Thất Lợi, hay là Diệu Thủ v.v... Chuẩn 

theo tông Hoa Nghiêm, nêu ba pháp môn: Tín, Hạnh và Trí.  Diệu Thủ là pháp môn Tín 

vì Tín là đầu muôn hạnh, muôn đức. Diệu Cát Tường là pháp môn Hạnh vậy. 

Luận Phật Ðịa nói: “Ðược tất cả thế gian thân cận cúng dường và tán thán nên kêu 

Ngài là Diệu Cát Tường”. 

Lại đức Chơn Ðế nói: “Ðối giữa kẻ oán, người thân, ngài luôn luôn làm việc lợi 

ích, không làm việc tổn não, cho nên gọi ngài là Diệu Cát Tường”. Lại khi sanh ngài có 

mười điềm tốt: Từ món thứ nhất là hào quang sáng đầy nhà cho đến thứ 10 là voi mọc 

sáu ngà (25) nên kêu ngài là Diệu Cát Tường. Ðó là tức "Giải" mà "Hạnh". 

“Diệu  đức  pháp  môn”  là  Trí  vậy.  Kinh  nói:  “Trí  là  mẹ  chư  Phật”,  là  thầy  đức 

Thích Ca đâu chẳng phải Diệu Ðức (đức mầu nhiệm), đó là tức "Hạnh" mà "Giải". 

“Vào  ngôi  chánh  của  pháp”  là  đức  Như  Lai  nương  theo  lý  trung  đạo  nghĩa  đệ 

nhứt, mà những Bồ tát vào được địa vị đấy, gọi là nối thạnh dòng Phật, được kế vị làm 

Phật, cũng như đấng Ðại Quân thể theo đức nguơn ở ngôi chánh, đã sanh thái tử, nay ở 

Ðông cung rồi sẽ nối ngôi chánh (lên làm quốc chủ) nên gọi: Pháp vương tử, lại gọi là 

Phật tử, ý đây cũng thế. 

Phàm Bồ Tát đều là Pháp Vương Tử, sao gọi riêng một mình ông Văn Thù? Tổ 

Kinh Khê nói: “Ðối trong hàng vương tử, về đức thời nhường cho ngài Văn Thù”. 

Lại các kinh cũng nói: “Vì ngài Văn Thù thường làm bậc thượng thủ cho tất cả 

hàng Bồ Tát”. 

Lệ như ngài Xá Lợi Phất là ông Thân Tử trí huệ đệ nhứt, ngài Văn Thù bực đại trí 

độc tôn (như văn trước đã rõ). Vì kinh này duy có bực trí mới tin lãnh nổi. Lại phân biệt 

mà luận thời ông Thân Tử là bực quyền trí, ngài Văn Thù là bực thật trí. 

Quyền Trí nói về sự có sanh Tịnh Ðộ; Thật trí nói về lý không sanh Tịnh Ðộ. Kẻ 

độn  căn  từ  "quyền"  vào  "thật".  Người  lợi  căn  thì  "quyền"  "thật"  đều  đồng  thời  dung 

thông. 

Nếu suy cho tột gốc để mà luận, kinh Bất Tư Nghì Cảnh Giới nói: “Lại có trăm 

nghìn vạn ức Bồ Tát thị hiện làm thân Thinh Văn cũng đến ở trong pháp hội, tên các vị 

kia là Xá  Lợi Phất” v.v... Thế thời  ngài  Văn Thù, ông Thân Tử, đồng  một bực trí huệ 

thậm thâm. Càng biết kinh này chẳng phải người thiển trí mà có thể tin nổi. 



Sớ: A Dật Da, Tàu dịch Vô Năng Thắng (tức là ngài Di Lặc Bồ Tát).   

Sao: Di Lặc, Tàu dịch Từ Thị (là họ), A Dật Ða (là tên). Nói cho đủ thời phải nói 

Từ Vô Năng Thắng. Do vì khi ngài ở trong thai mẹ, đã có từ tâm cho nên lấy đó mà đặt là 

họ Từ. Lại về đời quá khứ, ngài gặp đức Ðại Từ Như Lai, ngài nguyện đồng hiệu đó, liền 

được pháp Từ Tâm tam muội. Lại đời trước ngài làm thầy bà la môn, hiệu  Nhứt Thế Trí, 

tu tập hạnh Từ trong tám nghìn năm.  Lại thời kỳ Phật Phất Sa, ngài với đức Thích Ca 

Như Lai đồng phát tâm Bồ Ðề, thường tu tập pháp Từ định. Lại kinh Tư Ích nói: “Chúng 

sanh thấy ngài liền được pháp Từ Tâm tam muội”. 

Lại kinh Bi Hoa nói: “Ngài phát nguyện ủng hộ chúng sanh trong kiếp đao binh”. 

Thế là lòng từ chan chứa đương đời, lòng bi tràn ngập đến đời sau. Vì lòng từ tột bực 

vượt khỏi kẻ phàm phu và Tiểu thừa nên gọi Ngài là Vô Năng Thắng (không ai hơn). 



Sớ: Lại ngài Di Lặc đã  nghe kinh này, chắc hội Long Hoa (26), ngài sẽ nói 

kinh này nên biết kinh này lƣu thông vô tận.   

Sao:  Hỏi:  Sao biết chắc  như thế? Ðáp:  Kinh Pháp Hoa nói: “Cổ Phật  đã  phóng 

quang ấy là vì nói kinh đây”. Nay lại Phật cũng phóng quang ấy nên biết chắc cũng nói 

kinh đây thời mỗi đức Phật nào cũng nói kinh Pháp Hoa vậy. Mà kinh này đây (kinh Di 

Ðà) là pháp độ sanh cần kíp, chư Phật đồng tán thán. Chư Phật đã đồng tán thán, chắc là 

chư Phật cũng đồng tuyên nói kinh này, cho nên biết kinh nầy, hội Long Hoa chắc chắn 

sẽ nói, có nghi chi đâu?! 



Sớ: Càn Ðà Ha Ðề, Tàu dịch là Bất Hƣu Tức.   

Sao: Bất Hưu Tức nghĩa là: Tu các hạnh tốt nhiều kiếp như số cát sông Hằng, vậy 

sau mới được thọ ký. Vì trải nhiều kiếp như thế mà không hề thôi, nghỉ. 



Sớ: Thƣờng Tinh Tấn: Có hai nghĩa: 1. Ngài Thiên Thai nói: “Vì thấy pháp 

tánh thƣờng trú (còn hoài) nên tu pháp Vô Tác và Chánh Cần”. 2. Kinh Bảo Tích 

nói: “Vị Bồ Tát này vì một chúng sanh khó độ, trải vô lƣợng kiếp, theo dõi chẳng 

thôi, chúng sanh ấy cang cƣờng không chịu nghe lời giáo hóa, thế mà ngài chẳng có 

một tâm niệm buông bỏ”; thật là tinh tấn rất tột bực.   

Sao: Hai nghĩa là:            

1.  Tự  lợi:  Mình  chưa  sanh  tâm  thiện,  làm  sao  cho  thêm  lớn  tâm  thiện,  đã  sanh 

thiện phải khéo giữ gìn. Chưa sanh tâm ác, ngăn ngừa đừng sanh, đã sanh tâm ác lỡ rồi, 

mau mau trừ diệt, gọi là tứ chánh cần (4 việc siêng năng).  Mà nói thấy tánh là Vô Tác 

thời  rõ  biết  pháp  tánh  vốn  không  phải  thiện,  không  phải  ác.  Tuy  nói  rằng  “tu  thiện”, 

nhưng không tu mà tu. Tuy nói rằng: “bỏ ác” nhưng không bỏ mà bỏ. Nghĩa là: Vì một 

vọng niệm không sanh, tức là chơn tinh tấn. 

2.  Lợi tha: Vì độ nhiều  chúng sanh  cũng  chưa lấy  làm khó;  nay nói  chỉ  vì  một 

chúng sanh, mới thiệt là khó. Trong giây phút vì một chúng sanh cũng chưa lấy gì làm 

khó, nay nói  tới  vô lượng kiếp mới  thiệt  là khó.  Nhiều kiếp mà nhằm người  dễ hóa độ 

cũng chưa lấy làm khó, nay nói còn một người không chịu sự hóa độ mà không buông bỏ 

mới thiệt là khó. Không buông bỏ, cũng chưa lấy gì làm khó; nay nói rằng: Không một 

tâm niệm buông bỏ mới thiệt là khó. Tinh tấn như thế mãi, không mảy may nào lui sụt, 

cho nên nói là “thường”. 

Lại ngài Bất Hưu Tức tức là ngài Thường Tinh Tấn; ngài Thường Tinh Tấn tức là 

ngài Bất Hưu Tức. Hai vị Bồ tát đây, tuy rằng cái tên khác nhau, nhưng vẫn đồng một 

đức tánh. 



C.     Tổng Kết 

Dữ như thị đẳng chư đại Bồ Tát (Cùng các vị đại Bồ Tát như thế nữa) 



Sớ: Kết văn trên chiếu lệ bao nhiêu nữa cũng đồng nhƣ trƣớc. Vì chánh ngay 

kinh này thì tiêu biểu ba môn: Tín, Hạnh và Nguyện, làm thành cái nhơn cõi Tịnh 

Ðộ.   

Sao: “Ðồng như trước” là: Kết văn trên: đức Văn Thù, đức Di Lặc v.v... “chiếu lệ 

bao nhiêu nữa” thời như đức Phổ Hiền, đức Quan Âm, tất cả các hàng Bồ Tát nữa cũng 

như vậy. 

Tín, Hạnh và Nguyện: Ngài Diệu Thủ (Văn Thù) là tiêu biểu pháp môn: Tín. Bởi 

cầu sanh Tịnh Ðộ do tâm Tín làm đầu tiên. Kinh nói: "Nhược hữu tín giả, thị dã" (phải có 

lòng tin mới được). 

Ngài Tinh Tấn là tiêu biểu pháp môn Nguyện và Hạnh. Tinh là bất tạp. Tấn là bất 

thối. Bất tạp là: Kinh nói: “Nhứt tâm bất loạn”. Bất thối là  kinh nói: “Bất thối chuyển Bồ 

đề”. Ngài Bất Hưu Tức tức là nghĩa Bất Thối. 

Lại ngài Di Lặc là Từ Hạnh, ngài Càn Ðà là Phạm Hạnh. Trong Quán kinh nói: 

“Từ tâm bất sát, đủ các giới hạnh”. Vì thành cái nhơn cõi Tịnh độ, thời kể bày các vị Bồ 

tát, không có một vị nào mà chẳng trồng nhơn Tín, Hạnh, Nguyện. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh không chỗ nào chẳng chiếu, ấy là nghĩa Văn Thù 

đại trí. Tự tánh không chỗ nào chẳng dung tha là nghĩa Di Lặc đại trí. Tự tánh vô 

cùng vô tận là nghĩa ngài Bất Hƣu Tức, là Thƣờng Tinh Tấn. Còn bao nhiêu nữa so 

theo đây nên biết.  

Sao: “So theo đây nên biết” là: Tự tánh quảng đại là nghĩa Phổ Hiền, tự tánh viên 

thông là nghĩa Quan Âm v.v... Như văn trên, tùy nói một môn, để nêu danh hiệu các ngài. 

Nếu mỗi ngài đều đủ hết, tức là danh tự lẫn thông, cho nên nói “tâm tức là danh tự” vậy 

(tâm chỉ có danh tự, không có hình tướng). Hiểu như thế, tức là ở trong một tâm chánh 

quán, thấy đủ tất các vị Bồ Tát. Nay chúng ta thấy phàm phu, không thấy các vị Bồ Tát là 

do  vì  mất  tâm  chánh  quán.  Cho  nên  nói:  “Bồ  Tát  như  trăng  mát,  thường  dạo  khắp  hư 

không. Chúng sanh lòng trần sạch, bóng Bồ Ðề hiện ở trong”. 



1.      Nhơn Thiên Chúng 

Cập Thích Ðề Hoàn Nhơn, Ðẳng Vô  Lượng Chư Thiên Ðại  Chúng Cu (Và các 

trời Thích Ðề hoàn nhơn, Thiên thần nhiều đến vô lượng đến cu hội giữa đại chúng). 

Sớ: Chữ Cập là nối văn trƣớc nói: Pháp môn Tịnh độ này chẳng những các 

bực thánh dự hội mà tất cả chúng phàm phu cũng đồng nghe nữa. Chữ Thích Ðề 

Hoàn Nhơn Tàu dịch Năng Thiên Chủ. Nói chữ  Ðẳng lại cũng nói “vô lƣợng” là vì 

nói chung hết tất cả các hàng chƣ Thiên vậy. Nói chữ “đại chúng” là vì gồm hết tất 

cả các chúng sanh vậy.  Chữ “cu” là chung kết luôn các vị Bồ Tát cho đến các văn 


sau. 

Sao: Văn trên nói chữ “tịnh chư Bồ Tát” là một đối đãi với nhau giữa Tiểu thừa và 

Ðại thừa. Văn đây nói chữ “cập chư thiên đại chúng” là một đối đãi với nhau giữa Thánh 

và Phàm, nghĩa là: Thánh, Phàm đồng nghe kinh này, chớ lầm rằng: Cõi Tịnh độ là chỗ 

kẻ phàm phu chẳng được nghe hay về ở! 

Thích Ðề Hoàn Nhơn là: Nếu nói cho đủ thì phải nói “Thích Ca Ðề Bà Nhơn Ðề”, 

Tàu dịch Thiên Chủ, rõ có 5 tên, sợ nhiều không nói. 

Nhắc lại: Thời kỳ Phật Ca Diếp nhập diệt, có một người nữ phát tâm làm tháp, lại 

có 32 người phụ giúp, nay người nữ đó được làm vua trên cõi Trời Ðao Lợi, thống nhiếp 

cả 4 phương 32 cõi trời. Lại trong kinh A Hàm nói: Người nữ đó khi còn làm người thật 

hành việc đốn thí (bố thí triệt để), nay làm đặng ông chủ, cho nên nói là Thiên Chủ. 

Chữ  Ðẳng  là:  Luôn  32  trời  bạn,  nhẫn  đến  còn  nhiều  trời  dân  nữa  vậy.  Chữ  “vô 

lượng” là: Nói thêm cho hết, thời gồm cả cõi trời Dục giới, Sắc giới và Vô Sắc giới, hết 

thảy các cõi trời. 

Song,  chữ  Thiên  là  trời,  mà  tiếng  “trời"  có  nhiều  nghĩa:  Trời  là  ngày  vì  ngày  rất 

dài; Trời không buồn rầu vì thường hưởng sự vui; Trời là đèn sáng vì chẳng có tối tăm. 

Chữ “đại chúng” là: Trên chư thiên, sắp xuống thì là người và thần A Tu La, chung 

hết tất cả chúng sanh trong 6 đường vậy. Một thuyết nữa nói: Gồm văn trước, các hàng 

Bồ tát và Thinh Văn, đồng kêu là „đại chúng‟. 

“Chung  kết”  là:  Văn  trước  nói:  “Cùng  các  chúng  đại  Tỳ  Kheo  cu  hội”.  Văn  đây 

chữ “Cu” là cũng nói cùng với các vị Bồ tát, chư thiên, và đại chúng đồng “cu hội” vậy. 

Hoặc có người  gạn hỏi: Chúng ở cõi trời Vô Sắc thời không tai, không thân, còn 

loài ngạ quỉ, địa ngục thời rất tối, rất khổ, đâu cho dự hội mà nghe kinh này? Song chúng 

sanh ở cõi trời Vô Sắc là không sắc thân thô, chớ không phải là không sắc thân tế. Cho 

nên khi đức Phật, ngài nhập Niết Bàn, các người ở cõi trời Vô Sắc rơi nước mắt như mưa. 

Thời  có  thân  đến,  có  tai  nghe  cũng  là  vô  ngại.  Ðến  như  các  nơi  địa  ngục,  ngạ  quỉ  trừ 

những người nghiệp nặng, hoặc ngăn cách chẳng thông, còn như những kẻ nghiệp nhẹ 

chưa chắc là mất phần. 

Huống lại hào quang đức Phật soi vào đâu, dù là địa ngục hoặc thiên tử tức Diêm 

La Vương cũng chứng đặng pháp Ðốn và Viên. Thế thì Phật thuyết kinh này, hào quang 

chiếu khắp 10 phương, đâu biết loài ngạ quỉ và địa ngục chẳng được nghe ư?! 



           Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  thấu  trên,  suốt  dƣới  là  nghĩa  La Hán,  Bồ  Tát,  chƣ 

thiên, đại chúng đồng cu hội.  

          Sao: Pháp này là pháp bình đẳng, không có phân biệt cao thấp. Trên thời suốt đến 

chư Thánh, trên cũng được dự hội. Dưới thời suốt đến lục phàm, dưới cũng được dự hội. 

Bởi cả pháp Tứ Ðế, pháp Thập Nhị Nhơn Duyên, pháp Tứ Ðẳng, pháp Lục Ðộ, pháp Ngũ 

Giới, pháp Thập Thiện và Vạn Hạnh, nhẫn đến tám vạn bốn nghìn, các cửa trần lao lăng 

xăng, duy có một cái tâm này, vì ở trong tánh chơn thật không sai không khác. Mặc dầu 

long, xà (rồng, rắn) hỗn tạp (lộn lạo), Phàm, Thánh giao tham (đua chen), nhưng ở trong 

đó, Phật pháp vẫn trụ trì (như như) xưa sao nay vậy (bình đẳng). 

---o0o--- 

 Quyển 2 C 

CHÁNH TÔN PHẦN (phân ra làm 4 phần) 

A.    Tƣờng trần y, chánh linh sanh tín nhạo: Rõ bày y báo, chánh báo đều tốt 

sạch để cho chúng nảy lòng tin ƣa.  

B.    Chánh  thị  nguyện  hạnh  linh  sanh  tu  chứng:  Chỉ  ngay  nguyện  hạnh  ra, 

khiến cho chúng biết để mà tu chứng.  

C.    Giao  dẫn  Phật  ngôn  linh  đoạn  nghi  hoặc:  Lẫn  nhau  dẫn  lời  Phật  nói  để 

cho chúng dứt lòng nghi lầm.  

D.    Hỗ chƣơng nan sự linh thiết cảm phát: Lẫn nhau rõ sự khó khăn để cho 

chúng nảy lòng cảm thiết.  

  

A.  TƢỜNG  TRẦN  Y  CHÁNH  LINH  SANH  TÍN  NHẠO  (phân  ra  làm  hai 

phần) 

1.         ÐỐI CƠ: Ðối với ngƣời đƣơng cơ.  

2.         THỊ PHÁP: Chỉ bảo y chánh.  

1. ÐỐI CƠ 

          Nhĩ thời Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất. 

(Bấy giờ Phật bảo Ngài Trưởng lão Xá Lợi Phất) 

SỚ: Từ văn đây sắp xuống thuộc về phần chánh tông, về trƣớc là phần tự dẫn, 

về sau là phần lƣu thông (truyền bá). Duy có văn đây là chánh nghĩa sở tôn trong 

một bộ kinh vậy.  

           “Nhĩ  thời”  là:  Ðƣơng  thời  đủ  sáu  món  thành  tựu  kia.  “Phật  cáo”  là  vì  kinh 

này không ai phát khởi (mở lời hỏi), Phật tự kêu ông Thân Tử mà nói. Bởi vì kinh 

này cứu đời cần kíp nên không đợi ai thỉnh.  

          Sao: Phàm nói chữ “nhĩ thời”, chắc trước có lời duyên khởi (mở đầu) cho nên nói 

“đương thời” vậy (6 món thành tựu). “Phật tự thuyết” là: Các kinh đều có Thông (chung) 

Biệt (riêng), hai bài tự: Thông là bài tự Chứng - Tín. Biệt là bài tự Phát - Khởi. Như Kinh 

Pháp Hoa thời tướng Bạch Hào của đức Phật phóng quang là mở đầu giáo pháp nhứt thừa 

(nhứt thừa Thật tướng). Kinh Duy Ma thì ngài Duy Ma thị tật (giả bệnh) nơi thành Tỳ Da 

là  khai  hiển  pháp  môn  bất  nhị.  Còn  kinh  Viên  Giác,  kinh  Kim  Cang  cho  đến  các  kinh, 

phần nhiều nhơn có người hỏi trước, sau đó Phật mới vì đó mà diễn nói. 

Nay kinh này không phải vậy, cho nên nói: “Không người phát khởi”. 

“Cứu  đời  cần  kíp”  là  gì?  Chúng  sanh  đời  mạt  pháp  căn  độn  chướng  sâu,  rất  khó 

đặng  hạng  người  tu  theo  hai  pháp  giải  thoát  và  thiền  định!  Nên  Phật  dùng  lòng  đại  bi 

thương xót thuyết ra một môn trì danh niệm Phật này để cứu cấp chúng sanh bằng cách 

chấm dứt đường sanh tử vì đi tắt ra khỏi 3 thế giới mà còn e không kịp nên chẳng đợi ai 

thỉnh cầu. 

Ví như có người xảy mắc chứng bệnh quá ngặt, sanh mạng chỉ còn trong hơi hoi 

hóp dù ta sẵn có phương thuốc hay đối chứng mà còn y đó bào chế thì e trễ nãi ngày giờ, 

thuốc chưa làm xong, mạng đã chết trước. 

Chi bằng, đã sẵn có thuốc làm rồi, đổ vô miệng là tức thì sống ngay. Nếu người có 

lòng nhơn, phải cho lập tức, đâu lẽ còn đợi người kia sắm lễ ân cần vậy sau mới là cho 

thuốc!? Phật cứu chúng sanh cũng y như thế. 

SỚ: Hỏi: Với các kinh khác thì không luận; chỉ nhƣ bổn giáo hai kinh đều có 

ngƣời  phát  khởi;  sao  riêng  kinh  này  chẳng  nhƣ  thế  có?  Ðáp:  Vì  ý  chỉ  càng  thiết, 

cũng là có phát khởi bằng cách không phát khởi đó thôi.  

          SAO: “Bổn giáo hai kinh” là kinh Thập Lục Quán và kinh Ðại Bổn, đồng bộ với 

kinh này, cả hai đều chuyên nói về pháp tu Tịnh Ðộ, cho nên goi là bổn giáo. 

Quán Kinh thời do bà Vi Ðề Hi bị đứa con ác nghiệt (vua A Xà Thế) làm hại, nên 

bà chán cõi  đời  ngũ trược mà cầu sanh nước thanh tịnh. Bà bạch đức Phật  rằng:  “Con 

nguyện sanh về thế  giới thanh tịnh, không muốn  ở thế  giới  ác trược cõi  Diêm  Phù Ðề 

này”. 

Ðấy là do mẹ con vua A Xà Thế làm người phát khởi. 

Kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Một  bữa  nọ  dung  nhan  đức  Thế  Tôn  khác  thường,  thị  giả  là 

ông A Nan thấy vậy, bạch hỏi: „Từ khi con theo hầu Phật, chưa từng có lúc nào được thấy 

dung nhan Phật như ngày hôm nay. Phải chăng Phật nghĩ nhớ các đức Phật đời quá khứ 

hay là chư Phật kiếp vị lai, cho nên có sự khác thường như thế?‟ 

Phật bảo: „Quí quá thay A Nan! Có các vị chư thiên mượn đệ tử đến hỏi hay đệ tử 

tự hỏi như thế? 

Này A Nan! Câu hỏi của đệ tử đó nó có phước đức hơn gấp trăm  lần, nghìn lần, 

muôn lần đối với kẻ đã trải qua nhiều kiếp đem của bố thí cho các thánh nhơn như Thinh 

Văn, Duyên Giác, chư thiên, nhơn dân, nhẫn đến các loài bò bay máy cựa ở đầy trong 

một châu, trong bốn châu thiên hạ, cũng chẳng bì kịp câu hỏi của đệ tử! 

Sở dĩ vì sao? Bởi chư thiên, nhơn dân, cho đến loài bò bay máy cựa đều nhờ câu 

hỏi của đệ tử mà được độ thoát”. 

Ðây là do vì lấy dung nhan vui vẻ của Như Lai làm nhơn duyên phát khởi kinh Ðại 

Bổn. 

Nay  có  người  hỏi  nạn  rằng:  Các  kinh  có  người  phát  khởi,  thôi  xin  gác  lại  khoan 

luận. Chỉ như hai kinh này bổn giáo Tịnh Ðộ (gốc dạy tu Tịnh Ðộ) đều có người phát 

khởi. Kinh đây (Di Ðà) cũng chẳng khác gì hai kinh kia, vì lẽ gì lại riêng không nói? Cho 

nên lập lời đây để giải rõ: Nghĩa là Phật thuyết hai kinh tuy cũng là một tâm đại bi thiết 

yếu, riêng dạy pháp vãng sanh. Song mà pháp quán tinh vi, môn nguyện rộng lớn, như đã 

nói trong bài tự văn trước, chưa bằng kinh này, chỉ chuyên sự trì danh, liền sanh nước 

kia, rất là cần yếu mà lại cần yếu, cho nên ý Phật đối với đây cũng đã thiết yếu mà lại 

càng thiết yếu, vì các chúng sanh làm bạn bất thỉnh vậy. 

“Không  phát  mà  phát”  là:  Vì  chúng  sanh  hiện  tiền  ưa  đắm  sanh  tử  không  cầu  ra 

khỏi; tự hay phát khởi lòng đại bi của Phật nên ngài mới thuyết kinh này không đợi ai 

thỉnh. 

SỚ: Phật chỉ kêu một mình ông Xá Lợi Phất để bảo là: Lệ nhƣ văn trƣớc nói 

duy ngƣời có trí mới tin nổi kinh này. Lại bảo một mình ông tức là bảo tất cả chúng. 

Ngài Tịnh Giác nói: “Vì pháp hiệp bốn mốn Tất Ðàn vậy”.  

          SAO: “Lệ như văn trước” là: Tức là ý nghĩa bắt đầu nói ông Thân Tử do vì ông có 

trí huệ thậm thâm. Xét thấu các cơ tịnh và uế, dung thông tột ngành sự và lý, mới hay tin 

thọ không nghi. Như trên hội Bát Nhã, bắt đầu nói ông Tu Bồ Ðề, do kinh Bát Nhã luận 

lý Chơn Không mà ông Tu Bồ Ðề là người hiểu lý Chơn Không đệ nhứt trong chúng. 

“Bảo tất cả” là: Phật bảo một mình ông Thân Tử, tức là bảo tất cả hàng Thanh Văn, 

Bồ Tát, nhơn, thiên, đại chúng hiện tiền và bảo tất cả các chúng sanh đời vị lai nữa... 

“Bốn món Tất Ðàn” là: 1. Ông Thân Tử là đệ tử hầu bên tả, các kinh phần nhiều để 

ông ở trước hết là phép như thế. Ðây là phép Tất Ðàn Thế Giới. 2. Ông Thân Tử là bực 

trí huệ đệ nhứt, trong chúng đều tôn ngưỡng, nếu ông tin Tịnh Ðộ thời chúng cũng tin 

theo.  Ðây  là  phép  Tất  Ðàn  Vị  Nhơn.  3.  Vì  người  không  tin  cõi  Tịnh  Ðộ,  tự  hổ  mình 

không bằng ông, liền đổi bỏ tà chấp. Ðây là phép Tất Ðàn Ðối Trị. 4. Vì khiến kẻ quen 

tập  pháp  Tiểu  thừa,  bắt  chước  hướng  tới  Ðại  thừa  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  cứu  cánh  thành 

Phật. Ðây là phép Tất Ðàn Ðệ Nhứt Nghĩa. 

SỚ: Lại chẳng những Trí là năng tín, mà đƣợc thành tựu quả Phật cũng đều 

do Trí.  

           SAO: Kinh  Hoa  Nghiêm,  quyển  thứ  22  nói:  “Tất  cả  các  đức  Phật  trang  nghiêm 

thanh tịnh, đâu chẳng phải tất cả đều do Trí”. Thế thì biết đức Phật A Di Ðà cũng do Trí 

này, thành tựu công đức Tịnh Ðộ, mà các chúng sanh tu phép Tịnh độ ấy do Trí mà sanh 

Tín, thời Tín mới là chánh Tín, do Trí mà phát Nguyện, thời Nguyện mới được rộng lớn, 

do Trí  mà khởi  Hạnh, thời  Hạnh mới  mầu nhiệm,  cho đến thành Phật,  thường phải  do 

đấy. 

Bởi  Trí  nó  là  cái  lý  mầu  để  suốt  nhơn  thấu  quả,  thành  thỉ  thành  chung  nữa,  chứ 

chẳng những chỉ làm môn tín giải mà thôi. 



SỚ: Xứng lý thời tự tánh nó có trí tự nhiên là nghĩa Phật tự kêu ông Xá Lợi 

Phất để bảo pháp trì danh.  

          SAO: Không nhơn mà chiếu, không nghĩ mà biết, tánh mầu sẵn sàng chẳng tự đâu 

mà  đặng.  Thế  cho  nên  tiếng  kiền  chùy  chưa  động,  không  ai  thưa  thỉnh  mà  Phật  thoạt 

nhiên tự nói, nói mãi không gián đoạn. 



2.- THỊ PHÁP (phân ra làm hai phần) 

a.      TỔNG TIÊU (nêu chung) 

b.      BIỆT THÍCH (giải riêng) 

  

A.    TỔNG TIÊU (phân ra làm hai phần) 

1.         Tiêu độ hiển y (nêu cõi để rõ y báo) 

2.         Tiêu chủ hiển chánh (nêu chủ để rõ chánh báo) 

  

1.- NÊU ÐỘ HIỂN Y 

          Từ đây qua phương Tây mười muôn ức cõi Phật, có một thế giới tên là Cực Lạc. 



SỚ: Ðộ là cảnh sở y, gọi là y báo. Phật là ngƣời năng y, gọi là chánh báo. Bây 

giờ trƣớc nói cảnh sở y (cảnh nƣơng tựa).  

           Chữ  Thị  là  đây,  là  chỉ  cõi  này  mà  nói;  nghĩa  là:  Từ  thế  giới  Ta  Bà  đây  cứ 

nhắm hƣớng Tây đi tới, gọi là “qua”.  

          Cõi Phật là: Một thế giới đại Thiên gọi là một cõi Phật, qua cõi Phật nhƣ vậy 

tới mƣời muôn ức; nghĩa là: Cách phƣơng này xa lại càng xa, chẳng phải nhƣ cái 

cõi cách mƣời muôn tám nghìn dặm (10.800) nói trong  kinh Pháp Bửu Ðàn vậy.  

          Nếu cứ sự cứ lý, cũng chƣa lấy làm xa. Chữ Thế là Ðời, chữ Giới là Xứ, Cực 

Lạc tiếng Phạm (Sumati) Tu Ma Ðề, Tàu dịch: An Lạc, cũng dịch An Dƣỡng, cũng 

dịch:  Thanh  Thái,  cũng  dịch:  Diệu  Ý;  tên  tuy  có  khác  một  chút,  chớ  cũng  là  một 

nghĩa Cực Lạc.  

          Song cõi có nhiều nghĩa: Với trong 4 cõi, ở đây có nói Cực Lạc là cõi Ðồng Cƣ 

mà cũng kể luôn ba cõi trƣớc. Lại với cõi Thọ Dụng, cõi Pháp Tánh và cõi Biến Hóa, 

cả ba cõi đồng ý đây.  

           Lại:  “Mƣời  cõi”  cũng  đồng  ý  đây.  Lại  Phật  dù  không  cõi,  nhƣng  vì  hóa  độ 

chúng sanh tại đâu nói cõi cũng chẳng ngại gì.  

          SAO: “Y báo” là: Thân nương cõi  để ở,  cho nên kêu  cảnh  giới  là  sở  y, tùy theo 

nghiệp mình gây tạo cảnh sở  y (cảnh ở) có tốt và xấu cho nên là báo. Câu: “Từ cõi ta 

đây” là: Cõi Ta Bà và Cực Lạc cũng ở trong cõi Hoa Tạng, hai cõi trông nhau như ngang 

hàng. 

Nay nói chữ “Quá” là: Qua, là từ cõi đây nhằm hướng Tây mà đi ngang suốt qua. 

“Một cõi đại thiên”: Cõi tam thiên đại thiên thế giới vậy, trong bài lục phương sau có nói. 

“Mười muôn ức” là: Con đường từ đây qua Tây phương lấy số ức tính đó sẽ có 10 

muôn, nghĩa là: Qua một cõi Phật, mười cõi Phật, nhẫn đến một ức cõi Phật. 

Lại từ một ức cõi  Phật, mười ức cõi Phật,  nhẫn đến mười muôn ức cõi Phật, cho 

nên nói  “xa đó lại càng xa” vậy. Song, số ức có 4 thứ: mười muôn, trăm  muôn,  nghìn 

muôn, và muôn muôn, cũng đều đặng kêu là số ức, nay chưa được biết chỉ về số ức nào 

vậy. 

Trong Ðàn Kinh nói: “Mười muôn tám nghìn dặm” là lầm chỉ cõi Tây Vực là Ấn 

Ðộ đây vậy, cũng trong bài lục phương sau có giải rõ. 

Câu nói “xa cũng chưa lấy làm xa” đủ có hai nghĩa: 1.- Cứ theo sự, kinh Pháp Hoa 

nói: “Thế giới phương Ðông rất nhiều, lấy đất nghiền thành bụi, mỗi hột bụi, kể một thế 

giới thời mười muôn ức cõi”, cũng chỉ là phần rất ít vậy thôi. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Một thứ thế giới”, vậy là ngoài cõi Ta Bà còn có 13 số sát 

trần thế giới để vây giáp vòng. Nay cõi Cực Lạc chỉ qua mười muôn ức cõi đâu đủ làm 

xa. 

2.-  Cứ  theo  lý  thời  câu  nói  “mười  muôn  ức”  ấy,  đối  với  tâm  lượng  sanh  tử  của 

phàm phu mà nói vậy thôi. Nếu Tịnh nghiệp thành, khi lâm chung, tâm ở trong định, tức 

cái tâm ấy thọ sanh cõi Tịnh Ðộ như câu: “Phân minh tại mục tiền” (Tịnh Ðộ rõ ràng ở 

trước mắt) là vậy, cũng nào từng xa? 

Chữ “Thời” là: Ðời quá khứ, hiện tại, và vị lai. Chữ Xứ là: Bốn góc và trên dưới... 

Riêng một mình chữ “thời”, riêng một mình chữ “xứ”, thời nghĩa thế giới chẳng thành, 

thời và xứ hiệp mới kêu là “thế giới”. 

Chữ  Cực  Lạc  dịch  có  nhiều  tên,  mà  nói  chữ  Cực  là  nói  rõ  cái  nghĩa  vui  tột  bực, 

chẳng phải tất cả những cái vui cõi nhơn thiên bì kịp; cho nên riêng nêu chữ Cực vậy. 

Bốn cõi là: 1.- Cõi Thường Tịch Quang. Kinh nói: “Phật Tỳ Lô Giá Na, Pháp thân 

Ngài khắp tất cả xứ. Chỗ ở của Ngài, gọi là cõi Thường Tịch Quang”. Ðây là chỗ người 

chứng quả tột bực ở. 

2.- Cõi Thiệt Báo Trang Nghiêm. Vì do tu pháp chơn thật, cảm đặng phước báo tốt 

đẹp, bảy báu trang nghiêm, đủ năm món trần tịnh diệu, cũng nói là cảnh vô chướng ngại; 

do tâm tức cảnh (sắc), cảnh tức tâm, vì tâm cảnh không hai, nên lỗ chơn lông và cõi Phật 

dung chứa lẫn. Ðây là cõi của bực Pháp thân đại sĩ ở. 

3.- Cõi Phương Tiện Hữu Dư mới dứt 4 cái trụ hoặc thuộc về đường phương tiện, 

chưa hết vô minh, nên gọi là “hữu dư”. Ðây là cõi của bực thánh nhơn tam thừa ở. 

4.- Cõi Phàm Thánh Ðồng Cư: Ðây là cõi chung của tứ thánh, và lục phàm ở lẫn 

lộn nhau mà phàm không thấy thánh! 

Bốn  cõi  tuy  hơn  thua  chẳng  đồng,  nhưng  cũng  có  phân  riêng  cõi  tịnh  và  cõi  uế. 

Nay nước Cực Lạc đã nói rằng có Bồ Tát, Thinh Văn, Chư Thiên và nhơn dân thì cùng 

với Ta Bà đều gọi là cõi Ðồng Cư. 

Nhưng mà ở cõi này thì đất đá gai chông, bốn thú lăng xăng, nước kia thời bát đức, 

thất trân, chúng nhơn thiên rỡ rỡ, đây cũng là cõi Ðồng Cư mà thanh tịnh vậy. 

“Cũng luôn ba cõi trước” là: Tùy theo căn cơ mỗi người có khác nên chỗ cảm thấy 

cũng lạ nhau. Như: Có người ở cõi Ðồng Cư mà thấy cõi Thiệt Báo, có người ở cõi Ðồng 

Cư mà thấy cõi Tịch Quang, có người ở cõi Ðồng Cư mà thấy cõi Phương Tiện, có người 

ở cõi Ðồng Cư mà chỉ thấy cõi của mình (Ðồng Cư). 

Như kinh Pháp Hoa, đức Phật nói: “Ta vẫn an ổn ở cõi này (Ðồng Cư) chúng nhơn 

thiên thường đông đủ”.  Kinh Tượng Pháp Quyết Nghi,  Phật  dạy:  “Trong pháp hội  bữa 

nay, số chúng đông không xiết kể. Hoặc người thấy cõi này bằng núi, rừng, đất, cát, sỏi, 

sạn; hoặc có người thấy bằng cõi thất bảo, hoặc có người thấy bằng Phật đi kinh hành; 

hoặc có người thấy bằng cảnh giới bất tư nghì của chư Phật. Ðấy là đều theo căn cơ cao 

thấp của mỗi người mà cảm thấy có khác vậy thôi” (gọi bằng kẻ có nhơn thấy ra nhơn, 

người có trí thấy ra trí...) (dụ như xem sách, mắt tỏ thấy chữ to, mắt lờ thấy chữ nhỏ). 

“Ba cõi đồng như trước” là: 1.- Cõi Pháp tánh; tức là cõi Thường Tịch Quang; 2.- 

Cõi Thọ dụng; tức đồng cõi Thiệt báo, nhưng có phân: Tự Thọ Dụng và Tha Thọ Dụng; 

3.- Cõi Biến Hóa; đồng với cõi thứ ba thứ tư trước, tức cõi Phương Tiện và cõi Ðồng Cư. 

Thế thời  cõi Cực Lạc đây tuy đang ở cõi  Biến Hóa nhưng cững có thể ở  vào cõi 

Thọ Dụng và cõi Pháp Tánh được vậy. 

“Mười cõi” là: Ngài Táo Bá phân mười thứ Quyền và Thiệt. Tuy thiệt cõi Cực Lạc 

là quyền chớ chẳng Phật thiệt. Song đấy là cứ quyền đối đãi phân biệt mà nói vậy thôi. 

Nếu luận theo lối tùy cơ thời quyền thiệt không nhứt định, sở dĩ vì sao? Ngài Táo 

Bá đã nói: “Cõi Phật Di Ðà vì một phần kẻ phàm phu chấp tướng, chưa tin nổi lý thật 

tướng của pháp chơn không; do đấy chuyên tâm nhớ niệm, được phần tịnh kia, thời được 

sanh về cõi Tịnh Ðộ. Ấy là quyền chớ chẳng phải thiệt”. 

Thế thì biết, đây là tại người chấp tướng mà nói, chớ chẳng phải tại người đã nhập 

lý nhứt tâm. Nếu đặng lý nhứt tâm thời tức quyền tức thiệt nên nói không nhứt định. 

Lại  với  bốn  cõi  nói  trên  cũng  đã  lẽ  dĩ  nhiên  có  đủ,  chớ  chẳng  chỉ  nên  chấp  cõi 

Thường Tịch Quang; vì nếu chứng được cõi Tịch Quang thời đối với ba cõi dưới cũng 

phải tùy tâm nương gá, chớ chẳng nên bác bỏ mà cho rằng không. 

Người mà chưa chứng đặng cõi Tịch Quang, vội bác bỏ mà cho rằng không có ba 

cõi  dưới  thời  không  còn  cõi  để  ở  (cảnh  nương  ở)  là  lầm  lắm  vậy.  Cho  nên  kinh  Lăng 

Nghiêm Phật rất quở kẻ không tin phương kia (Tây phương) có thế giới kim sắc (nếu ai 

chưa phá được cái tướng ngũ ấm). 

“Phật không có cõi” là: trong bộ Thập Tứ Khoa Tịnh Ðộ, lời Sao nói: “Bực Bát đại 

Bồ tát sắp lên mới là khỏi hẳn cái khổ lụy của sắc trần, chiếu bản thể độc lập, phép mầu 

khôn cùng, còn dùng cõi làm chi nữa. Huống hồ chư Phật!” Phật thiệt không cõi, nhưng 

mà nói có cũng được, là vì do chúng sanh chỗ hiểu thì ít mà chỗ lầm thì nhiều, cho nên 

lấy cõi phước lạc để dẫn dắt nó khiến cho làm lành. Số là vị Thánh nhân cững dùng tích 

gần đặng tiếp vật đấy thôi. Cho nên nói có cũng không ngại gì. 



SỚ: Riêng chỉ Tây  phƣơng, là  vị  định cảnh xu hƣớng. Tây phƣơng riêng  chỉ 

nƣớc Cực Lạc là nhƣ bài “Vô khổ hữu lạc” sau và trong kinh Vãng Sanh có nói.  

          SAO: E có người nạn hỏi: Thế giới trong mười phương đều có cõi Tịnh Ðộ, cớ sao 

cứ riêng có cảnh Tây phương bảo người cầu sanh về nước kia? Bởi cũng như đường lớn 

có nhiều ngã tẻ nên mất dê; bắn do chuyên chú mới trúng chim hộc (27). Không dụng hai 

tâm, công làm chẳng bề bộn. Bộ Thượng Ðô Nghi nói: “Qui mạng về ngôi Tam Bảo, cốt 

phải chỉ phương lập tướng, trụ tâm lấy một cảnh, chúng phàm phu phải buộc tâm như thế 

còn e chưa được, huống nữa bỏ tướng mà được hay sao?” 

Nếu luận đi cúng dường chư Phật khắp trong 10 phương, rồi trở về nước còn trong 

bữa ăn sớm thì việc đó là việc sau khi sanh về Tây phương Tịnh độ rồi. Chỗ gọi rằng: 

Mới thấy trứng mà muốn được con gà liền, tính chi sớm thế? 

Lại hỏi: Thế thì kinh Hoa Nghiêm sao lại dạy phải phổ lễ nhiều đức Như Lai mới 

được? Ðáp: Kinh Hoa Nghiêm nói: “Một tức là nhiều, nhiều tức là một”. Nếu biết nghĩa 

đây, hoặc phổ lễ (nhiều đức Như Lai) hoặc thiên lễ (lạy một đức Như Lai) vẫn khác, vẫn 

đồng, không đủ nghi vậy. 

“Vô khổ hữu lạc”: Rõ thấy trong văn sau. Lại kinh Tùy Nguyện Vãng Sanh nói biết 

bao cõi nước Phật, thế sao cứ riêng cầu về nước Cực lạc? Ðáp: 1.- Do nhơn tốt vì mười 

niệm làm nhơn tức đặng vãng sanh vậy. 2.- Do duyên tốt vì 48 lời nguyện phổ độ chúng 

sanh vậy. 



SỚ: Hỏi: Quán Kinh nói: “Nƣớc Cực Lạc cách đây chẳng xa”. Kinh Di Ðà đây 

nói: “Mƣời muôn ức cõi”. Thế thì hai kinh nói chỗ gần xa vì sao chẳng đồng vậy?  

          Ðáp: Bởi vì là: Gần mà tức xa, xa mà tức gần. Nếu y theo luận Phật Ðịa thời 

cõi Tịnh Ðộ xa hay gần gì cũng đều bất khả tƣ nghì.  

          SAO: “Cách đây chẳng xa” là trong Quán Kinh nói: “Bấy giờ đức Phật Thích Ca, 

bảo  bà  Vi  Ðề  Hy  rằng:  “Hoàng  hậu  nay  có  biết  chăng?  Nước  Phật  A  Di  Ðà  cách  đây 

chẳng xa”. Kinh đây nói tức xa, tức gần. Bởi do cách đây chẳng xa là nói đối với nước 

Cực lạc, chỉ qua 10 muôn ức cõi nên cách đây chẳng xa vậy. 

          Qua mười muôn ức là nói đối với nước Cực lạc cách đây chẳng xa vì chỉ qua mười 

muôn  ức  cõi.  Tâm  bao  trùm  cả  pháp  giới  thì  cái  gần  nào  mà  chẳng  phải  là  xa?  Mười 

phương pháp giới chỉ trong một tâm duy nhứt thì cái xa nào mà chẳng phải là gần, lẫn 

nhau để nói, vốn không ngại gì. 

Câu “bất khả tư nghì” là Luận Phật Ðịa nêu câu hỏi:         

“Cõi Tịnh Ðộ vượt qua chỗ đi của Tam giới như thế là nó cũng đồng một xứ sở với 

tam giới, hay là tam gới với nó đều riêng khác ư?” 

Ðáp:  Có  thuyết  nói:  Ở  cõi  trời  Tịnh  Cư.  Có  thuyết  nói:  Ở  cõi  Tây  phương  v.v... 

Song giáp vòng tròn của nó cũng không biết bao cùng tột. Vì khắp cả mười phương pháp 

giới, không thể nói rằng: Ở ngoài ba cõi hay ở trong ba cõi, cứ tùy theo chỗ hợp của ông 

Bồ Tát mà hiện (Tịnh Ðộ) hoặc hiện ở cõi Tịnh Cư, hoặc ở Tây phương v.v... 

Thời  biết  nước  Cực  Lạc  Tịnh  Ðộ  vượt  khỏi  thường  tình;  không  phương  sở  nào 

chẳng phải là phương sở, không ở đâu mà không đâu chẳng ở, không nên chấp cho như 

cõi Ðồng Cư mà làm chỗ luận nhứt định. 



SỚ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  kiên  cố  thanh  tịnh  là  nghĩa  Tây  phƣơng.  Tự  tánh 

không  chƣớng,  hết  lỗi  là  nghĩa  qua  mƣời  muôn;  tự  tánh  ngang  trùm  dọc  suốt  là 

nghĩa thế giới.  

           SAO:  “Kiên  cố”  là  vì  phương  Tây  thể   thuộc  kim,  có  nghĩa  kiên  cố,  tức  tự  tánh 

chơn thường bất dịch (chẳng đổi) vì muôn đời như vậy. “Thanh tịnh” là: Lại có hai nghĩa: 

Vì phương Tây đương không khí nghiêm tịnh, có nghĩa “trừng thanh” (lóng trong), tức tự 

tánh  các  vọng  vốn  không,  vì  thể  nó  lộ  ra  gió  Tây,  vì  phương  Tây  đương  sắc  bạch,  có 

nghĩa trong sạch, tức tự tánh các nhiễm không sanh, xưa nay một sắc. 

“Không  chướng  hết  lỗi”là:  Tự  tánh  vốn  không  phiền  não,  như  thập  khổ,  thập  ác, 

thập triền và thập sử v.v... đều vượt khỏi cả nên có cái nghĩa quá xa; thế thì biết kiên cố 

thanh tịnh là phương Tây mới là tột hết phương Tây, không phải cứ nêu chỗ mặt trời lặn 

xa ngút mới gọi là “qua”, còn đâu đâu chẳng phải là không qua vậy, ai có thể tính kế số 

đường dặm? Vì là ngang suốt 10 phương, dọc tột ba đời, chẳng phải gần chẳng phải xa, 

chẳng phải giữa, chẳng phải bìa! 

Thế thời, từ đây qua cõi Phật số vi trần, bất khả thuyết, bất khả thuyết, không thế 

giới nào mà chẳng phải cõi Cực Lạc, đâu lại chỉ có một thế giới mới gọi là Cực Lạc ru? 



2.- TIÊU CHỦ HIỂN CHÁNH 

          Bỉ độ hữu Phật hiệu A Di Ðà kim hiện tại thuyết pháp (Cõi kia có Phật hiệu A Di 

Ðà hiện nay đang thuyết pháp. 



SỚ: Nghĩa chữ “kỳ” (kia) là chỉ văn trên: Có cõi ắt có ngƣời, chỉ Phật là ngƣời 

năng y. Phật ắt có hiệu để chỉ ra hiệu (tên) của đức Phật đó là A Di Ðà. Ba đời đều 

có Phật, lựa khác ông Phật quá khứ và vị lai nên nói là ông Phật hiện tại. Mỗi vị 

Phật  nào  cũng  đều  độ  sanh;  chỉ  phép  độ  sanh  là  thuyết  pháp.  “Hiện  tại  thuyết 

pháp”: Nhƣ kinh Ðại Bổn và trong kinh Ðại Vân đã nói.  

SAO: Kinh Ðại Bổn nói: “Ông Phật kia, chẳng phải ông Phật quá khứ, chẳng phải 

ông Phật hiện tại và cũng chẳng phải ông Phật vị lai. Bởi do ngài đáp lại cái chí nguyện 

của ngài  nên hiện ở Tây phương thôi, thế giới  Ngài  tên là Cực  Lạc, hiệu ngài  là A Di 

Ðà”. 

Chữ  Ðại  Vân  là  kinh  Ðại  Phương  Ðẳng.  Ðại  Vân  nói:  “Bấy  giờ  đức  Thế  Tôn 

Thích  Ca  hớn  hở  mỉm  cười,  từ  trên  gương  mặt  của  Ngài,  phóng  vô  lượng  hào  quang. 

Ngài Ðại Vân Mật Tạng Bồ tát hỏi duyên cớ. 

Phật dạy: „Thế giới bên Tây phương, có nước tên là An Lạc, ông Phật hiệu là Vô 

Lượng Thọ, hiện tại đang thuyết pháp và bảo một vị Bồ tát rằng: Bên thế giới Ta Bà có 

Phật Thích Ca Mâu Ni, hiện nay đang thuyết pháp về kinh Ðại Vân, ngươi nên qua đó mà 

nghe. Nay vị Bồ tát đó sắp qua đến đây”. 

Thế thì chính đương khi bên nầy đức Thích Ca thuyết pháp thì bên kia Phật A Di 

Ðà cũng đương thuyết  pháp, cho nên biết chẳng phải  quá khứ, chẳng phải  vị  lai mà là 

hiện tại thuyết pháp. 



SỚ: Phàm nói hiện tại, cũng có hai nghĩa nhƣ: Ðức Thích Ca, đức Di Ðà đều 

gọi là hiện tại, nhƣng có một chút chẳng đồng.  

SAO: “Một chút chẳng đồng” là: Ðức Thích Ca là vị Phật thứ tư trong Hiền kiếp 

(kiếp hiện tại) nên kêu là ông Phật hiện tại, nhưng đã thị tịch nơi chốn Song Lâm khó 

thấy tướng hảo, chỉ nghe danh tốt và còn để lại ba tạng kinh giáo và ảnh tượng ngài mà 

thôi! 

Còn đức Phật A Di Ðà thời trong ngày này, giờ này, chính ở nước kia hiện đang 

thuyết pháp. Thế thì đức Thích Ca hiện tại mà đã quá khứ. Di Ðà hiện tại vẫn hiện tại 

vậy. 

Người xưa nói: “Khi Phật còn tại thế, ta bị trầm luân, nay được thân người, Phật 

đã diệt độ mất rồi”. Ôi, buồn cho tấm thân nhiều nghiệp chướng không thấy được kim 

thân của đức Như Lai, cảm mộ thương than đến nỗi thế nầy! 

Nay đức Thích Ca tuy diệt độ, nhưng đức Di Ðà đang còn; miễn sao vãng sanh 

liền đặng gần gũi, thế mà không tin, không nguyện, luống uổng thương than cũng là vô 

ích, thật là rất lầm. 



SỚ: Lại với hiện tại đây là cứ theo đƣơng thời đức Thích Ca còn ở đời mà 

nói, chứ thiệt ra thời suốt đến đời trƣớc, đời sau, cũng còn đời sau và đời sau vô tận 

đều kêu đời hiện tại.  

SAO:  “Ðời  trước  đời  sau”  là:  Ðức  Thích  Ca  trước  khi  chưa  ra  đời,  đức  Di  Ðà 

cũng hiện tại đang thuyết pháp, đức Thích Ca đã diệt độ mất rồi, đức Di Ðà cũng hiện tại 

thuyết pháp, nhẫn đến ngày nay cũng vẫn còn hiện tại. 

“Ðời sau, đời sau vô tận” là: do đức Phật Thích Ca thuyết pháp, chỉ ở trong 49 

năm từ đức Ca Diếp sắp về trước, đến Phật Di Lặc về sau dầu số năm nhiều đi nữa, cũng 

có hạn lượng, chưa bằng đức Di Ðà thuyết pháp rất là lâu xa, chư Phật chẳng bằng. Thế 

cho nên chẳng những trong thì giờ này, còn gọi hiện tại, mà đời sau đời sau đến vô tận 

đời sau cũng vẫn còn kêu là hiện tại thuyết pháp. 

Hỏi:  Sau  khi  đức  Di  Ðà,  kế  bổ  xứ  Quán  Âm,  đâu  đặng  nói  đức  Di  Ðà  vô  tận? 

Ðáp: Ðức Di Ðà trụ thế mấy kiếp mới bổ đức Quán Âm, có từng biết số chăng? Kia, đức 

Quán Âm còn nói: trụ vô ương số kiếp vô ương số kiếp, bất khả phục kế kiếp mới trao lại 

cho đức Thế Chí (28) thời với đức Di Ðà ở lâu đời khá biết; đâu chẳng phải cũng hữu tận 

bằng vô tận đó ư? Huống đức Thế Chí mà bổ cho đức Quán Âm hằng không thời kỳ bát 

nê hoàn (vào Niết Bàn). Tuy nói rằng đức Thế Chí nhưng thiệt ra thì cũng như đức Di Ðà 

thuyết  pháp  không  khác  vậy.  Ðây  gọi  là  đời  sau  và  đời  sau  vô  tận;  thế  nào  mà  chẳng 

được? 

  

SỚ: Lại, hiện tại ở đây là cứ nơi đức Thích Ca đối với đức Di Ðà mà nói, chớ 

thiệt thời hiện tại của đức Di Ðà tức là hiện tại của đức Thích Ca.  

SAO: Ngài  Trí  Giác  nói:  “Trong  kinh  giáo  Tổng  Trì  nói:  37  vị  Phật  đều là  một 

bản thân Phật Tỳ Lô Giá Na hiện ra”, nghĩa là: trong tâm đức Phật Giá Na chứng cõi Tự 

Thọ Dụng, thành ra năm trí. Trước dùng trí Pháp Giới Thanh Tịnh tự ở giữa trung ương, 

kế dùng bốn trí tủa ra bốn phương thành bốn đức Như Lai, và trí Diệu Quán Sát kia tủa ra 

phương Tây thành ông Phật Vô Lượng Thọ ở thế giới Cực Lạc”,  thời  một vị Phật mà 

hiện ra hai cõi. Cho nên Ngài Thanh Lương nói: “tức đức Bổn Sư vậy”. 



SỚ: Song chƣ Phật thuyết pháp nhiều cách chẳng đồng. Nay đây y báo chánh 

báo đều thuyết rõ nhƣ kinh này và kinh Ðại Bổn cùng trong Quán kinh đã nói.  

SAO:  “Nhiều  cách  chẳng  đồng”  là  như  thuyết  pháp  bằng  tiếng  nói,  bằng  mắt 

xem, nhẫn đến bằng cơm thơm v.v... cho nên thế giới Cực Lạc chẳng những thuyết pháp 

bằng lời nói của Phật, mà y, chánh cũng đều thuyết pháp như kinh Ðại bổn nói: đức Phật 

A  Di  Ðà  vì  các  hàng  Bồ  tát,  Thanh  văn,  chư  thiên,  thế  nhơn  rộng  nói  Ðại  giáo  (đại 

thừa) diễn đủ pháp mầu, ai nghe cũng mừng rõ vui thích, tâm được tỏ ngộ, mỗi người đều 

có chỗ sở đắc. 

Lại  nói  phương  Ðông  có  hằng  hà  sa  số  chư  Phật  đều  khiến  vô  lượng  Bồ  Tát, 

ThanhVăn đi đến chỗ đức Phật A Di Ðà nghe thuyết diệu pháp. Bốn góc trên dưới, chư 

Phật cũng sai Bồ Tát đi nghe thuyết diệu pháp. Như thế đây là: Chánh báo thuyết pháp. 

Kinh đây chép nước, chim, cây, rừng diễn  ra diệu pháp,  cùng kinh  Ðại  Bổn và 

Quán kinh như trong bài văn sau dẫn rõ; đây là: Y báo thuyết pháp. 

Lại  kinh  Ðại  Bổn nói: “Hoa sen nước kia, phóng ra vô lượng hào quang, trong 

hào quang phóng ra vô lượng đức Phật, mỗi mỗi chư Phật, đến thuyết diệu pháp”. Ðây là 

Y, Chánh đồng thời thuyết vậy. 



SỚ: Có chỗ nói thuyết pháp là ứng thân và báo thân. Lại có chỗ khác nói: Ba 

thân đồng thuyết, tùy cơ mỗi ngƣời thấy chẳng đồng.  

SAO:  “Ứng  thân  Phật  thuyết”  là:  Có  chỗ  nói  Pháp  thân  Phật  một  mực  không 

thuyết. Báo thân Phật đủ thuyết mà không thuyết, còn ứng thân Phật nhứt định thuyết; thế 

thời sự thuyết pháp của đức Phật kia chính là ứng thân. Song cũng gồm báo thân nữa; 

như kinh Ðại bổn nói: “Thân Phật cao hơn tất cả thân của người thế gian”. Quán kinh nói: 

“Thân Phật cao sáu mươi vạn ức na do hằng hà sa do tuần”. Thế thời đâu phải nhứt định 

là thân một trượng sáu thước! 

Song trong kinh nói: Báo thân và Hóa thân đều chẳng phải là Phật hiện thật, cũng 

chẳng có thuyết pháp thì đâu đặng nhứt định rằng Pháp thân không thuyết. Ðó là tùy cơ 

mỗi người ngó thấy, chỗ thấy chẳng đồng thôi (chớ kỳ thật ba thân đồng thuyết). 



SỚ: Rất đáng tiếc thay muôn dặm, trăm thành, vì cầu ông tri thức trèo non 

vƣợt bể, mới nói rằng lễ chốn Ðạo Tràng; há nên với Phật vạn đức Nhƣ Lai hiện tại 

thuyết pháp, làm ngơ chẳng đoái hoài, đành đọa chốn Ðông Thành! Thế thời gọi là 

đáng thƣơng xót lắm!  

SAO: “Vạn lý” (muôn dặm) là: Ông thầy hỏi ngài Ðại Tùy: “Chừng kiếp hỏa tai 

nổi  dậy,  đốt  cháy  chưa  biết  cái  ấy  (thức  tâm)  hoại  hay  là  không  hoại?”  Ðại  Tùy  đáp: 

“Hoại”. 

Ông thầy hỏi: “Như thế thì nó đi theo kiếp hoại hay sao?” Ðáp: “Ði theo”. Ông 

thầy  hồ  nghi  mãi,  không  giải  quyết,  phải  qua  lại  muôn  dặm,  khắp  cầu  ông  tri  thức  cắt 

nghĩa mới đặng đại ngộ. 

“Trăm thành” là: ngài Thiện Tài trải qua các phương một trăm mốt cái thành tham 

cầu 53 ông thiện tri thức. 

Dẫn lời đây, để so sánh đức Phật A Di Ðà là ông tri thức tối cao vậy. “Trèo non 

vượt bể” là: Non Nga Mi và non Phổ Ðà v.v... 

Dẫn  lời  đây,  để  so  sánh  thế  giới  Cực  Lạc  Tây  phương  là  chốn  Ðạo  Tràng  tối 

thắng. Song người xưa lặn suối, trèo non; ấy là vì muốn gần gũi bậc hiền thánh. Ngày nay 

giong ruổi Ðông, Tây chỉ là xa xem ảnh tượng mà lại trải đủ con đường hiểm trở gian 

truân, chẳng nài sự lao khổ! Ðâu đặng với đức Từ Tôn hiện tại, bỏ qua không đến, khác 

nào bà lão mẫu ở Ðông thành đồng sanh một ngày giờ với đức Phật, mà không thấy chơn 

dung của ngài. Há chẳng phải đồng bạn đó chớ chi? Với ông Phật quá khứ và vị lai thế tất 

khó gặp, còn ông Phật hiện tại cũng bỏ qua, cho nên nói đáng thương xót. 



SỚ: Xứng lý thời tự tánh thể vẫn linh tri, là nghĩa “cõi kia có Phật”. Tự tánh 

chính nay vẫn hiển hiện là nghĩa “hiện tại thuyết pháp”.  

SAO: Mãn buổi hầu bên Phật mà chẳng thấy kim dung Ngài, trọn ngày ngồi trong 

pháp hội mà chẳng nghe được đạo mầu, thành thử để Ma vương lộn vào cõi Phật; tà pháp 

chen với lý chơn tôn! Nếy hay quày rõ nguồn tâm Phật Pháp đồng thời đều đủ! 



B. BIỆT THÍCH (phân ra làm hai phần) 

1. Y BÁO (cõi y báo) 

2. CHÁNH BÁO (thân chánh báo) 

  

Y BÁO (phân ra làm hai phần) 

1. Tổng danh Cực Lạc (chung gọi nƣớc Cực Lạc) 

2. Biệt thị trang nghiêm (riêng chỉ vật tốt đẹp) 



TỔNG DANH CỰC LẠC 

Này Xá Lợi Phất! Vì sao nước kia gọi là Cực Lạc? Bởi chúng sanh nước kia chỉ 

hưởng những điều vui, không có các việc khổ, nên gọi là Cực Lạc. 

  

SỚ:  Trƣớc  giải  y  báo  là  vì  thuận  theo  văn  trên,  cũng  vì  khiến  cho  chúng 

sanh, sanh tâm ƣa vui.  

Khổ: Là nghĩa ép ngặt, khốn hại. Khổ là một món đầu trong bốn món Tứ Ðế. 

Các khổ là: Trong các kinh, luận phân ra có: 3 khổ, 8 khổ, 10 khổ, 110 khổ.  

Lại so giữa hai món sanh tử: Phân Ðoạn và Biến Dịch, thì Biến Dịch sanh tử 

cũng lo khổ rồi; huống chi các cái khổ khác nữa. Do sự khổ chẳng phải một nên nói 

các khổ vậy.  

Các vui là nhƣ trong kinh kể hai món thanh tịnh trang nghiêm cũng do sự 

vui chẳng phải một, cho nên nói rằng các vui vậy.  

Nƣớc Cực Lạc là do các nƣớc khổ vui có bốn món: Có nƣớc khổ nhiều vui ít, 

có nƣớc vui khổ bằng nhau, có nƣớc khổ ít vui nhiều, có nƣớc không khổ toàn vui. 

Nay nƣớc Cực Lạc nhằm nƣớc thứ tƣ (không khổ toàn vui).  

SAO: Tứ  Ðế  là:  Khổ,  Tập,  Diệt,  Ðạo,  mà  Khổ  thì  ở  trước  hết.  Vì  biết  khổ  mới 

đoạn Tập và tu Ðạo mới chứng Diệt (tịch diệt Niết Bàn). Ba khổ là: 

1.- Khổ khổ:  Nghĩa là mang  cái  thân hữu lậu này  đã là khổ rồi, mà lại  chịu  các 

khổ ép bức của hoàn cảnh nữa, cho nên nói khổ mà lại thêm khổ vậy. Ðây là cái khổ cõi 

Dục giới. 

2.- Hoại  khổ:  Nghĩa là đang khi  vui  đã hoại  rồi,  thời  không xiết bao sự lo buồn 

vậy. Ðây là cái khổ của cõi Sắc giới. 

3.- Hành khổ: Cái khổ này nó ở giữa chừng, tức là bất khổ bất lạc, vì mỗi niệm 

mỗi dời đổi trong hành vi. Ðấy là cái khổ cõi Vô Sắc giới. 

Lại cõi Dục giới đủ cả ba món khổ ấy, cõi Sắc giới gồm hai món khổ sau. Còn cõi 

Vô Sắc giới chỉ có món Hành khổ, là ba khổ vậy. Mà người ở nước Cực Lạc kia là người 

đã ly dục, được thanh tịnh thời không có cái khổ khổ; y báo, chánh báo vẫn thường còn 

và vui thời không có cái hoại khổ. Vượt khỏi ngoài ba cõi, thời không có cái Hành khổ. 

Tám  khổ  là:  Khi  sanh  thời  ở  trong  ngục  thai  của  mẹ.  Khi  già  bị  cái  điều  lóng 

cóng; khi bệnh chịu các sự đớn đau; khi chết lại thảm buồn phân tẻ; khi thương muốn hội 

hiệp mà hoàn cảnh bắt phải chia lìa; khi oán ghét ý muốn tránh xa mà bắt phải gặp gỡ; 

khi cầu một vật gì ưa thích muốn cho được mà lại phải thất bại; cho đến cái thân này cả 

ngũ ấm nó lẫy lừng gồm hiệp với bảy khổ trên thành ra 8 khổ vậy. 

Nhưng nước Cực Lạc kia, khi sanh là bằng liên hoa hóa sanh thời không có cái 

khổ bằng thai sanh như cõi này; khí hậu không mưa lạnh lắm, không nắng nực lắm thời 

không có cái khổ già nua lóng cóng. Thân là không phải cái thân bằng phân đoạn sanh tử 

thời không có cái khổ bịnh đau đớn; mạng sống lâu bằng số vô lượng thời không có cái 

khổ về chết mất. Không cha, mẹ, vợ, con thời không có cái khổ về tình thương yêu mà bị 

phân cách. Các nguời bực Thượng Thiện đồng hội hợp đoàn kết một xứ thời không có cái 

khổ bằng oán ghét lại gặp nhau. Tâm muốn vật chi, vật ấy tùy tâm hiện đến thời không có 

cái khổ mưu cầu mà không được như cõi này. Quán chiếu thân tứ đại vốn không vắng 

lặng, thời không có cái khổ bằng thân ngũ ấm xí thạnh (lẫy lừng). 

Mười khổ là: Trong Bồ Tát Kinh Tạng nói: 1.- Khi sanh khổ; 2.- Khi già khổ; cho 

đến thứ 10 là cái khổ trôi lăn trong đường sanh tử. 

Một trăm mười khổ là: Luận Du Già nói: 1.- Không có khổ bằng sai biệt đổi thay; 

2.- Không có khổ về tham dục và si mê, cho đến cái khổ thứ 55. Kế có chín món khổ; ở 

trong chín món ấy, lại thứ lớp chập chồng chia ra thành 55 nữa, hiệp cộng 110 cái khổ. 

Nay nước Cực Lạc kia đồng không có một khổ nào cả (cho nên gọi là Cực Lạc: toàn vui). 

Song ước lược mà nói: Chẳng ngoài 3 khổ, với 8 khổ, nó đã gồm thâu các món 

khổ. Vậy hai món sanh tử là: phân đoạn sanh tử và biến dịch sanh tử. 

Phân đoạn là do bốn đại thành thân nên thân có ngằn chừng từng phần, từng đoạn, 

như trong bài văn Tám Khổ (trên đã nói). 

Biến  dịch  là  cõi  đây  dầu  bực  Nhị  Thừa  Bồ  Tát,  tuy  đã  lìa  cái  thân  phần  đoạn 

nhưng mà chưa khỏi tướng (sanh, trụ, dị, diệt) đổi dời, nhơn dời quả đổi, cũng gọi là khổ. 

Còn nước kia ở trong hoa sen hóa sanh ra; một phen sanh về không hề lui sụt nào phải lo 

hai món khổ vậy. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Nước kia không nghe tên cái khổ, huống chi có khổ thiệt”; 

cho nên nói không có cái khổ. 

Hai món thanh tịnh là trong Luận nói: 1.- Khí thế gian cõi vô tình thanh tịnh; 2.- 

Chúng sanh thế gian cõi hữu tình thanh tịnh. Tức y báo và chánh báo, hai báo đều là công 

đức trang nghiêm như trong bài văn sau và kinh Ðại Bổn cùng Quán kinh đã biện rành. 

Hỏi: Kinh Tịnh Danh nói: “Tất cả chúng sanh tức tướng tịch diệt không cần diệt 

gì nữa”, thời tất cả cõi nước tức là tướng Cực Lạc, lại còn có Cực Lạc gì nữa? Mà kinh 

này phân ra có khổ có vui, tuồng như trái với kinh kia? 

Ðáp: Ngài Hiền Thủ Ðại Sư giải thích kinh kia, ý Ngài nói: Chỉ do vì chúng sanh 

mê lầm điên đảo, quấy thấy có sanh tử, gọi là ở “bờ bên này”. Bực Ðại Thánh đã ngộ 

sanh tử vốn không, bản lai viên tịch, tức gọi là “đã qua bờ bên kia”. Nay kinh này cũng 

nói: Vì chúng sanh mê đảo, vọng chấp cõi đời ngũ trược này, cho là thật tế là đại đồng, 

gọi là ở nước Ta Bà. Nực tỏ ngộ cõi ngũ trược này vốn không, bản lai thanh tịnh, tức gọi 

là đã về nước Cực Lạc. Nói tóm lại, cõi nước thường tịch, tại chúng sanh tự mê, mê nhiều 

ngộ ít, cho nên đức Phật Ngài mới chỉ cho cõi khổ và bày cõi lạc, không nỡ thôi được! 



SỚ: Song khổ, vui đối nhau, chính dùng kia đây hai cõi để so lƣờng thắng và 

liệt khiến cho sanh tâm ƣa và nhàm, nhƣ mƣời món khó dễ v.v...  

SAO: “Tương đối” là: Lấy cái hết sức khổ ở cõi này đối với cái rất vui tột bực ở 

nước kia; một thắng, một liệt sánh xa như trời với đất để tự sanh tâm ưa vui, chán khổ, 

lấy bỏ tự quyết. 

“Mười món” là: Ngài Từ Vân Sám chủ chia cõi này cõi kia khó và dễ có mười 

món, nay đối với khổ vui mà nói: 

1. Cõi này có cái khổ chẳng thường gặp Phật; cõi kia không điều đó, mà chỉ có cái 

vui hoa nở thấy Phật và thường gần gũi Ngài. 

2. Cõi này có cái khổ không được thường nghe thuyết pháp, cõi kia không có điều 

đó mà chỉ có cái vui: Nước, chim, cây, rừng đều rao pháp mầu. 

3. Cõi kia không có cái khổ bị ác hữu ràng buộc kéo lôi, mà chỉ có cái vui cùng 

các người bực Thượng Thiện đồng cu hội một xứ. 

4. Cõi kia không có cái khổ bị quần ma não loạn mà chỉ có cái vui chư Phật hộ 

niệm, xa lìa việc ma chướng. 

5. Cõi kia không có cái khổ luân hồi chẳng dứt mà chỉ có cái vui bặt hẳn đường 

sanh tử, hằng khỏi nẻo luân hồi. 

6.  Cõi  kia  không  có  cái  khổ  khó  khỏi  tam  đồ  mà  chỉ  có  cái  vui  xa  lìa  ác  đạo  và 

chẳng nghe tên ác. 

7. Cõi kia không có cái khổ bận vì việc làm ăn, trở ngại việc hành đạo, mà chỉ có 

cái vui vật thọ dụng sẵn sàng, chẳng đợi kinh dinh (sắm sửa). 

8. Cõi kia không có cái khổ mạng ngắn chết non mà chỉ có cái vui sống lâu bằng 

Phật không có hạn lượng. 

9. Cõi kia không có cái khổ tu hành thối thất mà chỉ có cái vui vào ngôi chánh định 

hẳn không thối chuyển. 

10.  Cõi  kia  không  có  cái  khổ  nhiều  kiếp  khó  thành  mà  chỉ  có  cái  vui  một  đời  tu 

chứng, chỗ làm đặng xong. 

Chữ “Ðẳng” v.v... là như lời Sao của ngài An Quốc phân làm 24 việc vui và trong 

Luận Quần Nghi chia rộng ra làm 30 việc lợi ích, đều nói cõi vui để cho rõ cõi khổ; nói 

việc ích để cho rõ việc hại, đại ý đồng như văn trước, đây không chép nhiều. 



Sớ: Với bốn cõi khổ vui, lƣợc nhƣ trong giáo pháp Ngài Thiên Thai nói:          

Sao: Nghĩa là: Lầm về sự thấy, lầm về sự nghĩ, nhẹ hay nặng, đó là khổ lạc của 

cõi Ðồng Cư. Thể không và tích không, khéo hay vụng đó là khổ lạc của Phương Tiện. 

Thứ lớp nhứt tâm đó là khổ lạc của cõi Thiệt Báo.  Phần chứng hay cứu cánh chứng, đó 

là khổ lạc của cõi Tịch Quang, v.v... Văn nhiều đây không kể. 



Sớ: Hỏi: Ông Bồ Tát hy sinh bỏ ngũ dục lạc. Dầu ngôi vua Luân Vƣơng cũng 

chẳng lấy làm vui, thƣơng tƣởng chúng sanh vẫn ở dƣới địa ngục, thay thế cái khổ 

kia! Nào đặng bỏ chúng sanh đƣơng thời mà tìm lấy cõi Tịnh Ðộ để  an hƣởng cái 

vui một mình?  

          Ðáp: Trong bộ Thập Nghi Luận của Ngài Trí Giả đã tƣờng thuật và cũng có 

nhiều thuyết thủ xả chẳng khá chẳng biện.           

Sao: Trong Luận nói: “Ông Bồ Tát chưa đặng quả Vô Sanh Pháp Nhẫn, không đủ 

sức độ sanh, dụ như đem ghe bể vớt người đắm nước, mình và người đều bị chết chìm 

luôn. Cầu sanh về Tịnh Ðộ, chứng đặng Vô Sanh Nhẫn rồi, trở lại cõi nầy, cứu khổ cho 

chúng sanh mới là có phần giúp ích được; cũng như cứu cái dốt của người trước mình cần 

phải biết chữ”. Cho nên ông Bồ tát mới phát tâm cũng thế, trước phải  bỏ cõi khổ này, 

chính là muốn cứu khổ cho chúng sanh; thủ lấy cõi vui, chính là muốn sẽ đem lại cái vui 

cho chúng sanh vậy. Tự lợi lợi tha, là bổn phận của ông Bồ tát, há bực nhị thừa độc thiện 

mà khá sánh được sao? 

“Lại  có nhiều thuyết” là: Tổ Khuê Phong giải thích bộ kinh  Viên Giác nói: “Các 

món thủ xả đều là bị luân hồi cả”. Như nói: Xả cõi Ta Bà nầy.  Thủ cõi Tịnh Ðộ kia. Mà 

ngài  Ðại  Mai  cũng  nói:  “Xả  cấu  thủ  tịnh  là  nghiệp  sanh  tử”.  Cho  nên  nay  biện  rằng: 

Những lời nói đây chẳng phải là chẳng trúng đích. Nhưng mà đặng ý chỉ thì gọi là vị Ðề 

Hồ, mà thất ý chỉ trở lại thành thuốc độc. Cốt muốn mỗi người đều tu Tịnh nghiệp để cho 

nhơn loại đều đặng thanh tịnh, chứ nào chỉ bỏ cái cấu của Ta Bà, riêng lấy cái tịnh của 

Cực Lạc, mới là thủ xả? Dầu nói: Cõi của Ta Bà duy tâm, cũng còn ở trong vòng thủ với 

xả vậy. Dù rằng ta không thủ xả mà xả cái thủ xả đây để thủ lấy cái không thủ xả kia, 

cũng là còn thủ xả, cũng là nghiệp sanh tử luân hồi vậy. 

Ðâu có biết rằng: Lý thì nó không phần hạn, còn sự thì nó có sai khác.  Hễ Lý mà 

tùy Sự để biện đổi ra thời chỗ không thủ xả, nó thủ xả rõ ràng; còn Sự đặng Lý để lẫn 

thông, thời chính khi thủ xả đó toàn là không thủ xả.  Cho nên ông Bồ Tát tuy biết tất cả 

các pháp bình đẳng không hai, mà chỉ cảnh khổ, vui, khai môn thủ xả, quyền thiệt đều 

làm, lý sự vô ngại. 

Lời luận đây xin gác lại. Bây giờ các ông tự xét lại mình coi: Hẳn có thể đối với vị 

hẩm hút, hôi thiu, vữa vã dùng làm đồ ăn uống không khác như ăn vật cao lương mỹ vị 

chăng? Với chỗ cầu xí, hầm hố lấy làm giường, chõng chẳng khác như nhà lầu tốt đẹp 

chăng?  Vỏ  cây,  lá  cỏ  dùng  làm  y  phục  chẳng  khác  lụa  là,  gấm,  nhiễu  chăng?  Hổ,  tây, 

hùm, gấu lấy làm bầu bạn, chẳng khác cha, mẹ, anh, em chăng? Mùa đông ngồi trong giá 

tuyết chẳng khác ngồi trong nệm bông chăng? Mùa hạ bữa nắng gắt chẳng khác gì  gió 

mát chăng? Nhẫn đến trong địa ngục bằm, thiêu, đâm, xay chẳng khác nào vào cõi Thiền 

thứ ba chăng? Ði trong dị loại, chẳng khác nào như đi dạo chơi chăng? 

Bằng chưa được như vậy (vì còn phân biệt) rõ ràng là phàm phu, đâu đặng lấy cảnh 

giới quá lượng của vị đại thánh nhơn mà làm cảnh giới sở hữu của mình, thủ lấy cái nói 

cho khoái khẩu một thời, để cái hại nhiều đời vô tận. Nên nghe lời đây, sanh tâm đại hối 

hận, khởi tâm đại giác ngộ, rơi lụy thương khóc với cái nghiệp mình mà cầu sanh về Tịnh 

Ðộ mới là phải. Cho nên ông Thiền Thủy phê bình lời Sớ ngài Khuê Phong rằng: “Phân 

ưa, nhàm, thủ, xả. Tuy rằng:  Mê chơn khởi vọng, nhưng cũng có thể thuận theo lời dạy 

mà thành công. Phải  biết: toàn tu  tức tánh, thời  tâm ưa nhàm  vốn không”. Huống một 

pháp  môn  (niệm  Phật)  An  Dưỡng  (Tịnh  Ðộ),  chư  Phật  đồng  khâm  khen,  qua  lại  trong 

pháp  giới,  càng  rõ  lý  duy  tâm;  mượn  duyên  lành  kia,  mau  lên  cõi  Bửu  Giác.  Thật  là 

đường chánh của người đời về nương, chánh là phép huyền diệu của Thánh Nhơn để dắt 

chúng. 



Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  không  nhiễm  là  nghĩa  không  có  các  khổ.   Tự  tánh 

thƣờng tịch là nghĩa chỉ hƣởng các sự vui.           

Sao:  “Nhiễm”  là  nghĩa  khổ.  “Tịnh”  là  nghĩa  vui.  Tự  tánh  không  nhiễm  thường 

tịnh, là nghĩa không khổ thường vui vậy. Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Bực Lục Ðịa quán xét 

vô minh; do từ vô minh cho đến thứ 6 là lục nhập, ấy là Hành Khổ. Xúc, Thọ, ấy là Khổ 

khổ, còn các cái kia là Hoại khổ”. 

Nay  nói  tâm  ta  đây,  từ  không  cái  vô  minh  cho  đến  không  cái  Lão,  Tử,  là  nghĩa 

không Khổ khổ. Không 12 món đây, tức là bực chơn giải thoát, là nghĩa hưởng sự vui. 

Kinh nói: “Quả Vô Thượng Bồ Ðề là cái vui giác pháp, cõi Vô Thượng Niết bàn là cái 

vui Tịch Tịnh”. Thế đều là nghĩa vui vậy. Do trên, vả thuận theo kinh văn, khổ vui đối 

đãi.  Như  thật  mà  luận:  Nhiễm  đã  không  lập  (không  có),  tịnh  lại  đâu  còn.  Tịnh  uế  đều 

vong, khổ vui bình đẳng.  Cái vui như thế mới đúng với cái nghĩa Cực Lạc. Bằng chấp là 

thánh giải (chấp mình chừng bực thánh) trở thành cảnh giới của ma chấp Phật kiến (chấp 

chỗ thấy mình bằng Phật) liền đọa ngục Thiết Vi. Thế cho nên ta quán xét nước Cực Lạc, 

thiệt không đáng vui. Vì nếu chấp có đáng vui thì khác gì với đáng khổ, bởi vì còn tương 

đối. 



BIỆT THỊ TRANG NGHIÊM (phân làm bốn phần) 



1.  LAN VÕNG HÀNG THỌ (lan can, lưới cây) 

2.  TRÌ CÁC LIÊN HOA (ao, lầu, hoa sen) 

3.  THIÊN NHẠC VŨ HOA (nhạc trời, rải bông) 

4.  HÓA CẦM PHONG THỌ (hóa chim gió cây) 



LAN VÕNG HÀNG THỌ (phân ra làm hai phần) 

1.  Tƣờng trần (rõ bày) 

                             2.  Tổng kết (chung kết) 



TƢỜNG TRẦN 



Lại  nữa,  nầy  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Cực  Lạc  có  bảy  lớp  lan  can,  bảy  lớp  lưới 

giăng; bảy lớp hàng cây đều làm bằng bốn món báu, đoanh vây giáp vòng. 



Sớ:  Văn  đây  chính  nói  rõ  ra  các  sự  vật  rất  vui,  lan  can  quanh ở  ngoài  hàng 

cây, lƣới giăng phủ ở trên cây, xen lẫn với nhau, đều có 7 lớp.  Bốn món báu là bốn 

món trƣớc trong 7 món báu vậy. “Châu tráp” là giáp vòng khắp đủ. “Ðoanh vây” là 

đoanh quanh bao bọc, nghĩa là:  Mỗi lớp đều là bằng bốn món báu trang sức.           

Sao:  “Lan  can”:  bề  ngang  là  Lan,  bề  đứng  là  Can  (song  can).  Phương  đây,  với 

những vườn hoa cây kiểng cũng có làm lan can: 1. Ngăn rào trâu, dê làm hư hại. 2. Ðể 

coi cho tốt. Cõi kia tuy khỏi giữ trâu, dê, và không cố ý để xem cho tốt mà là do vạn hạnh 

công đức trang nghiêm, tự nhiên nó đều thật hiện thành tựu. Nghĩa lưới giăng cũng đồng 

như đây. 

“Hàng cây” là thứ lớp thành hàng, không lộn lạo. Thế nào là bảy lớp:  Một lớp lan 

can, một lớp lưới, vây phủ một lớp hàng cây; cho nên nói rằng:  “Lớp lớp xen nhau”. Với 

ba việc nầy mặc dầu cõi ta đây cũng có, nhưng mà chất nó chỉ bằng cây với đá. Cõi kia 

thì ròng là dùng các thứ ngọc báu làm thành. 

“Bốn món báu trước trong 7 món báu” là: Kim, Ngân, Lưu Ly, Pha Lê vậy. “Giáp 

vòng đoanh vây” là như kinh Thoại Tướng nói: “Vô lượng lưới báu đều dùng chỉ vàng, 

châu ngọc, trăm nghìn món tạp bảo trau dồi rực rỡ. Giáp vòng bốn phía, treo những cái 

bảo linh, hào quang màu sắc chóa lòa, phủ trùm trên rừng cây”. Kinh Ðại Bổn nói: “Lưới 

kia mềm dịu như bông Ðâu La Miên (bông vải) chẳng phải như món báu trong thế giới 

nầy, phải đợi chạm trổ uốn nắn mới là nghiêm sức”. Lan can bằng ngọc trang sức, cũng lệ 

theo đây nên biết. 

Kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Trên  bờ  đường  bằng  các  món  báu,  có  vô  số  cây  chiên  đàn 

hương, cây kiết tường quả, mỗi hàng mỗi hàng ngang nhau, mỗi gốc mỗi gốc đối nhau, 

mỗi cành mỗi cành nương nhau, mỗi lá mỗi lá ngay nhau, mỗi hoa mỗi hoa chìu nhau, 

mỗi trái mỗi xứng nhau”. Như vậy hàng ngũ, mấy trăm nghìn lớp nên gọi là “hàng”. Kinh 

lại nói: “Các cây bằng thất bảo, đầy nhẫy trong thế giới”, chỗ gọi rằng: Gốc vàng, cây 

vàng nhánh lá hoa trái cũng đều bằng vàng, thời gọi là một món báu. 

Gốc vàng, cây bạc, nhánh lá hoa trái, cũng phân ra vàng và bạc, thời gọi là hai món 

báu. Như vậy ba món báu, bốn món báu kia xen lộn, lẫn lựa thêm nhiều, nhẫn đến 7 món 

báu. Lại nói: “Cõi Tịnh Ðộ chư Phật xinh tốt trang nghiêm, ở trong cây báu thảy đều hiện 

ra cũng như gương sáng”. Quán Kinh nói: “Bảy hàng cây báu, mỗi mỗi cây, cao 8 nghìn 

do tuần, mỗi mỗi hoa lá, ửng ra màu sắc báu lạ, trong sắc lưu ly phóng ra hào quang sắc 

vàng; trong sắc pha lê chiếu ra tia sáng sắc hồng” v.v... 

Lại  nói:  “Lưới  bằng ngọc  chơn  châu tốt  giăng phủ trên cây báu,  mỗi mỗi cây  có 

bảy lớp lưới ngọc. Mỗi lớp lưới, có năm trăm ức cung điện  tốt đẹp như cung điện trời 

Phạm vương, chư thiên, đồng tử tự nhiên ở trong đó”.  Lại nói: “Mỗi mỗi cây lá, dài rộng 

vừa chừng 25 do tuần; lá kia ngàn sắc, có các hoa đẹp như sắc vàng cây Diêm phù Ðàn, 

như vòng lửa quây, lăng xăng trong lá, sanh ra các trái như cái bình của trời Ðế Thích, có 

hào quang lớn, hóa thành tràng phan, vô lượng bảo cái. Trong bảo cái ấy, ánh hiện cõi 

tam thiên, đại thiên thế giới, tất cả Phật sự cũng hiện ở trong đó”. Lại kinh Ðại Bổn nói: 

“Nhà  giảng  đường  của  Phật,  nhà  cửa  các  vị  A  La  Hán,  mỗi  mỗi  trong  có  ao  thất  bảo, 

ngoài có cây thất bảo, mấy nghìn trăm lớp”. Căn cứ theo đây, thời ba kinh:  Kinh thì nói 

nhiều, kinh lại nói ít, có khác, như kinh này chỉ nói có 7 lớp; mà kinh kia lại nói tới trăm 

nghìn lớp. Kinh này chỉ nói lưới giăng, kinh kia lại nói trong lưới giăng hiện ra cung điện 

chư thiên.  Kinh nầy chỉ nói hàng cây, kinh kia nói trong hàng cây hiện ra thế giới đại 

thiên, và kinh nầy nói bốn món báu, kinh kia lại nói 7 món báu. Số là kinh nầy nói lược, 

ít, kinh kia nói rộng, nhiều. Lấy ít gồm nhiều, vì dùng văn bớt cho gọn. Văn tuy chẳng 

đủ, nhưng nghĩa thiệt không thiếu. 

Như ngài Linh Chi nói: “Bảy lớp lan can. Phàm chỗ ở của Phật và Bồ Tát đều như 

vậy cả, chứ chẳng phải cả một nước mà chỉ có 7 lớp vậy đâu” thời biết nhiều đến mấy 

trăm nghìn lớp, vì nhiều thứ 7 lớp, chất chứa mà thành. Cứ 7 lớp nầy, kế 7 lớp khác, lớp 

lớp vô cùng. Còn nữa, so đây nên thấy. 



          Sớ: Lại đều nói số 7 là nêu 7 giác chi, 7 thánh tài v.v...  

Sao: Với Giác chi, sẽ thấy văn sau. Còn 7 Thánh tài là: 1. Tín; 2.  Giới; 3. Văn; 4. 

Xả; 5. Huệ; 6. Tàm; 7. Quí. Năm món trước như của báu, hai món sau như người biết 

cách giữ của báu. 



Sớ: Lại Kinh Ðại Bổn nói: “Cây Bồ Ðề nơi Ðạo Tràng của Phật A Di Ðà cao 

16 ức do tuần. Bốn phía cành lá 8 ức do tuần, gốc cây cao lên 5 nghìn do tuần, tất cả 

các báu tự nhiên  hiệp  thành, lại rủ các ngọc báu dùng làm chuỗi  Anh Lạc; lại có 

lƣới báu, giăng phủ trên cây”. Căn  cứ theo đây thời  ngoài  hàng cây, riêng  có cây 

Ðạo Tràng của Phật mà văn nầy bớt gọn, tức là gồm trong hàng cây.  

          Lại trong luận nói: “Cỏ công đức cũng nhiếp trong hàng cây”.  Kinh Ðại Bổn 

nói: “Cây kia có mùi hƣơng” cũng nhiếp trong món báu.           

Sao: Cây Ðạo Tràng tức là cây Bồ Ðề, như Phật Thích Ca cũng ngồi dưới gốc cây 

nầy mà thành ngôi  chánh giác, phải  vậy.  “Mười  sáu ức do tuần” là kinh  Ðại  Bổn ngài 

Vương  Thị  nói:  “Một  nghìn  sáu  trăm  do  tuần”.   Vả  hàng  cây  còn  được  8  nghìn  thay, 

huống cây của Phật đâu lại kém ư? Lời Sớ đây gốc dẫn trong kinh Bảo Tích vậy. “Tức 

nhiếp trong hàng cây” là: Do cây Ðạo Tràng cũng là: gốc, chồi, cành, lá, bông, trái, mỗi 

hàng mỗi hàng kế nhau. Cho nên nói hàng cây đủ dùng nhiếp hết. 

Thế nào là “cỏ công đức”? Trong Luận nói: “Cỏ Bảo Tánh công đức, nhu nhuyễn 

quanh  chìu  theo  hai  bên.  Hễ  ai  đụng  nhằm  thì  sanh  tâm  vui  sướng  hơn  cái  thích  ý  ôm 

chim Ca Chiên Lân Ðà” (29). Văn đây không nói đến cỏ là do vì nói cây gồm cỏ. 

“Mùi hương của cây ấy” là: Kinh Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta 

thành  Phật,  hoa  cây  trong  nước  đều  dùng  vô  lượng  các  món  tạp  bảo,  trăm  nghìn  món 

hương mà cộng hiệp thành. Hương kia phổ huân cả 10 phương thế giới; chúng sanh nào 

có duyên được nghe đến, đều nhớ tu đạo Phật”. Văn đây không nói đến là vì hễ nói các 

thứ báu lạ thì lẽ cố nhiên ắt có mùi hương lạ. Do vì nói báu lạ nó gồm hương lạ. 



TỔNG KẾT 



Thế cho nên nước kia gọi là nước Cực Lạc. 



Sớ:  Kết văn trƣớc dể sánh văn sau.   

Sao: “Kết văn trước” là gì? Do lan can, lưới giăng, hàng cây mỗi mỗi đều thanh 

tịnh trang nghiêm ấy. Sở dĩ cõi địa cầu bằng vàng ròng, nó khác với địa cầu bùn cát, cây 

ngọc báu khác với cây chông gai. Không tất cả sự khổ, có tất cả sự vui nên gọi là nước 

Cực Lạc. 

Ðể  “sánh  văn  sau”  là  gì?  Văn  sau  dưới  mỗi  câu  “công  đức  trang  nghiêm”,  tuy 

không câu “danh vi Cực Lạc”, nhưng nghĩa thời có đó. Trong văn đây, dưới câu “danh vi 

Cực Lạc”, tuy không câu: “Công đức trang nghiêm nhưng nghĩa cũng có; vì lối hành văn 

bằng cách bày thấy lẫn nhau. 



Sớ:  Xứng lý thời tự tánh đủ muôn đức dọc ngang là nghĩa lan can.  Tự tánh 

rỗng rang bao la pháp giới là nghĩa lƣới báu. Tự tánh nuôi lớn các căn lành là nghĩa 

hàng cây.   

Sao:  “Dọc và ngang” là gì? Cả pháp lục độ vạn hạnh không lìa tự tánh như: tự 

tánh  vốn  không  xan  tham,  ấy  gọi  là  Bố  Thí  độ,  lấy  Bố  thí  làm  bề  dọc. Bố  thí  mà  tâm 

không  nhiễm  trước  thời  bề  ngang  thành  pháp  Giới  Ðộ  (trì  giới).  Bố  thí mà  tâm  không 

kiêu ngạo thời bề ngang thành pháp Nhẫn Ðộ (nhẫn nhục). Bố thí mà tâm không nhàm 

mỏi thời bề ngang thành pháp Tấn Ðộ (tinh tấn). Với pháp Thiền Ðịnh, Trí Huệ, cũng lại 

như vậy. Năm độ kia, so như trên nên biết. “Các món nhiệm mầu trọn đủ” tức là nghĩa 

xem cho tốt.  Các vọng không phạm (nhiễm) tức là nghĩa ngăn trâu, dê làm hư hại. 

“Bao la” là gì? Tự tánh khắp đầy, thanh tịnh vì trùm bao cả pháp giới.  “Nuôi lớn 

các căn lành” là chi? Như kinh Hoa Nghiêm phẩm Ly Thế Gian nói: “Cây diệu pháp của 

ông Bồ Tát sanh nơi đất Trực Tâm, hột giống bằng đức Tín, gốc bằng Từ Bi, Trí Huệ làm 

thân cây, Phương Tiện làm nhành cội, năm độ làm rùm rà, lá bằng Ðịnh, hoa bằng Thần 

Thông, Nhứt Thế Trí là trái hột”. 

Lại kinh Tịnh Danh phẩm Phật Ðạo nói: “Pháp vô lậu là rừng cây, Giác Ý Tịnh 

Diệu là hoa giải thoát, Trí Huệ là trái, đều là cội gốc ở nơi đất Trực Tâm mà phát sanh ra 

vô tận ấy vậy”. Ngặt vì lan can đã hư mà lại va rìu búa vào, lưới giăng đã lủng mà lại 

bóng che mát thưa! Còn khô héo đến cả gốc nhánh là khác, huống mong gì nở nang hoa 

trái?! Song mà rừng Giác (tánh giác) vẫn như xưa, hột giống đạo (Phật tánh) chẳng xa, 

sao chẳng mau vun bồi, lại thêm sửa soạn, liền thấy cây Bá ở trước sân, hoa Dược Lan 

ngoài rào. Mỗi hàng, mỗi hàng đều là Bát Nhã Chơn Như, mỗi phía mỗi phía toàn là Bồ 

Ðề Phật Tánh! 



TRÌ CÁC LIÊN HOA (phân ra làm bốn phần) 

1.  TRÌ THỦY (ao nƣớc) 

2.  GIAI CÁC (Thềm lầu) 

3.  LIÊN HOA (hoa sen) 

4.  TỔNG KẾT (chung kết) 



TRÌ THỦY 



Lại nữa, Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bằng thất bảo, 8 thứ nước công 

đức, dẫy đầy trong đó; dưới đáy ao, dùng ròng thứ cát bằng vàng lót đất. 



Sớ: “Lại nữa” là: Noi theo văn trên, chẳng những trên đất liền trang nghiêm 

có  những  lan  can,  lƣới  giăng,  hàng  cây  nhƣ  thế,  mà  dƣới  ao  nƣớc  cũng  trang 

nghiêm,  cũng  lại  thắng  diệu  không  chi  kịp  vậy.  “Ao  thất  bảo”  là  gì?  Do  bảy  món 

ngọc báu làm thành; chất nƣớc trong ao, cũng dùng 7 thứ ngọc báu.   

Sao: “Bảy món ngọc báu làm thành” là: Vì lựa khác với phương nầy, dùng đất đá 

làm thành. Kinh Ðại Bổn nói: “Trong ngoài, đôi bên có những ao tắm, hoặc 10 do tuần, 

hoặc 20, 30, nhẫn đến trăm nghìn do tuần cũng như biển lớn. Hoặc dùng một món báu, 

hai món báu, nhẫn đến 7 món báu, hiệp cộng làm thành”. 

Lại nói: “Như cái ao của đức Phật kia, tư vuông bội hơn cái ao bằng trăm ngàn do 

tuần ấy, toàn dùng 7 món báu làm nên”. Nay kinh nầy (Di Ðà tiểu bổn) không nói ao của 

Phật là vì gồm chung trong cái nghĩa ao rồi. 

Nước cũng dùng các món báu như kinh Thập Lục Quán nói: “Nước trong mỗi ao 

do 7 món báu làm thành. Báu kia nhu nhuyến từ ngọc Như Ý Châu Vương (thanh tịnh 

tâm) sanh ra, phân ra 14 dòng nước, ngời ra màu tốt của 7 món báu. Vàng ròng làm bờ 

ao”. 

Lại nói: “Nước bằng chất ngọc Ma Ni (tâm chánh định) kia, chảy rót trong hoa. 

Nước chảy chuyền theo cây lên, xuống”. Nay kinh nầy chỉ nói ao báu, không nói nước 

cũng do ngọc báu làm thành và chảy rót lên xuống, là vì  chung gồm trong nghĩa nước 

vậy. 

Nước bản tánh nó thì chảy xuống, mà trái lại từ dưới thấp chảy lên trên cây cao. 

Vì phương ta đây không có (dù có cũng mắc công bơm). Như kinh Hạ Sanh nói: “Cõi trời 

Ðẩu Suất Ðà thiên của Phật Di Lặc ở, có thứ nước chảy đi trong rường cột”, tức là đồng 

loại nước đây vậy. 



Sớ: Nƣớc có tám thứ công đức là: Bản kinh dịch đời nhà Ðƣờng nói: 1. Lóng 

trong; 2. Mát mẻ; 3. Ngọt ngon; 4. Nhẹ mềm; 5. Nhuần láng; 6. An hòa; 7. Trừ đói 

khát; 8. Nuôi lớn các căn lành. Ðủ tám món công đức đây để lợi ích cho chúng sanh 

vậy.  Lời  kinh  Thập  Lục  Quán  nói  phân  tích  tám  món  công  đức,  với  kinh  nầy  có 

khác một chút.  

“Dƣới đáy ao cát vàng” là do lấy cát vàng làm đáy ao, cho khỏi bùn cặn vậy.   

Sao: Lóng trong là: 1. Lóng trong sạch sẽ không ô trược; 2. Mát mẻ:  Trong trẻo 

mát mẻ, không nóng nảy; 3. Ngọt ngon: ngọt ngào ngon đẹp, đủ chất vị rất quí; 4. Nhẹ 

êm: nhẹ nhàng, êm ái, chảy lên xuống đều vừa ý; 5.  Nhuần láng: được nhuần trơn láng, 

không khô rít; 6. An hòa: An tịnh hòa huỡn, không gấp tràn; 7. Trừ đói khát: Nước này 

đã  đỡ  khát  mà  nay  lại  thêm  đỡ  đói,  có  sức  thù  thắng;  8.  Nuôi  lớn  các  căn  lành:  Nuôi 

dưỡng thêm lớn cho cả trong tâm ngoài thân vậy. 

Trong Quán Kinh lời Sớ nói: “Tám món công đức là: 1. Nhẹ. 2. Trong. 3. Mát. 4. 

Êm. 5. Ngon. 6. Không hôi. 7. Khi uống hòa đẹp. 8. Uống rồi không bệnh. Ðối với trên, 

chỗ đại khái thì đồng, nhưng có khác một chút. 

Vì sao? Do kinh đây, nhẹ và êm hiệp một; còn kinh kia lại chia làm hai. Kinh đây, 

không nói “không hôi”. Kinh kia lại thiếu “nhuần láng” và “hòa an”. Song nghĩa lẫn nhau 

thấy đủ. Vì hễ lóng trong mát mẻ thời ắt không hôi hám; đã nhẹ lại dịu êm, đâu chẳng an 

hòa, lược bớt nghĩa nhuần láng; cho nên nói: “Có khác một chút”. 

Lại kinh kia phối với nghĩa Lục Nhập, kinh đây thời lóng trong là căn Sắc nhập. 

Ngọt ngon là căn Vị nhập, cho đến nói: “Nuôi lớn các căn lành” là  Nhĩ nhập, Tỷ nhập, 

Thân nhập và Ý nhập đều thâu nhiếp cả. 

Lại  kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Dưới  sông  lớn,  cát  vàng  lót  đất,  có  hương  chư  Thiên, 

hương đời không sánh được, theo nước tan ra bát ngát, hòa với nước trôi thơm” đều là 

chứng rõ có căn hương nhập vậy. 

Văn sau nói thuyết pháp ấy là chứng rõ: Căn Thinh nhập và căn Pháp nhập. Hỏi: 

Với ngọt, ngon, nhẹ, êm, trừ đói, nuôi lớn căn lành, phương đây không hẳn thiệt đúng 

như  vậy,  nhưng  mà  phàm  nước  thì  thảy  đều  mát  mẻ,  thảy  đều  nhuần  láng,  nay  vì  sao 

nước cõi kia cũng có đủ hai tánh đó mà lại riêng xưng là nước công đức? 

Ðáp: Nước ở phương ta mặc dầu cũng mát mẻ, nhưng gặp nắng thì nóng, gặp lửa 

thì sôi, còn nước cõi kia dầu kiếp lửa đến nó cũng mát mẻ tự như, trọn không nóng và sôi. 

Nước ở phương ta tuy  cũng nhuần láng, nhưng  nắng  quá thời  khô, lửa  đốt  thời 

cạn. Còn nước cõi kia dầu kiếp lửa đốt đó, nó cũng vẫn nhuần láng tự như, không khô và 

cạn. 

“Kim sa” (cát vàng), trong Quán Kinh nói: “Vàng ròng làm bờ ao. Dưới bờ ao, có 

những thứ ngọc Kim Cang làm cát dưới đáy ao”. Kinh Ðại Bổn nói: “Ao, ròng một món 

báu, cát dưới đáy cũng ròng một món báu”. 

“Ao  vàng  ròng”  là:  Cát  dưới  đáy  ao  bằng  chất  bạc  trắng,  như  ao  thủy  tinh,  cát 

dưới đáy bằng ngọc Lưu Ly. Hai món báu làm ao thời cát dưới đáy, cũng hai món, cho 

đến 7 món báu làm ao cũng lại như vậy. 

Nay kinh nầy chỉ nói một thứ cát vàng là vì bớt văn gọn lại. 



Sớ: Lại kinh Ðại Bổn nói ao nƣớc, các món báu đã kể rồi, nay lại phân ra ba 

món diệu dụng thù thắng: 1.  Nƣớc hay tùy ý;  2. Nƣớc hay thuyết pháp; 3. Tắm rồi 

tấn tu đạo nghiệp.   

Sao: “Tùy ý” là gì? Kinh Ðại Bổn nói: “Các người bực Thượng Thiện vào trong 

ao Thất Bảo tắm sạch thân thể, ý muốn cho nước ngập chưn, nước liền ngập tới chưn; 

muốn cho tới gối, nước liền ngập tới gối; muốn cho tới lưng, tới nách, tới cổ và xối lên 

trên thân thể, đều được như ý muốn. Muốn cho nó trở lại, nước liền trở lại, điều hòa ấm, 

mát, không chút nào mà chẳng thuận thích. “Nới thần sướng vóc, rửa sạch tình lự (30), 

trong ngần lóng sạch, tịnh như vô hình. Nước ấy thiệt là vô tâm mà hay tùy tâm ý người 

muốn vậy” (không như nước máy cõi nầy, cần người ra sức bơm, vặn, nhận nút trong khi 

tắm). 

“Thuyết pháp” là gì? Kinh Ðại Bổn nói: “Pháy dợn xoay vòng, chuyển nhau rỏn 

rẻn, không chậm không mau, êm đềm rỉ rả. Sóng xao vô lượng, tự nhiên kêu ra những 

tiếng  nhiệm  mầu.  Hoặc  nghe  tiếng  Phật,  hoặc  nghe  tiếng  Pháp,  hoặc  nghe  tiếng  Tăng, 

tiếng tịnh, tiếng không, tiếng vô ngã, tiếng đại từ bi, tiếng ba la mật, tiếng thập lực, tiếng 

vô úy, tiếng bất cộng pháp, tiếng chư thông huệ, tiếng vô sở tác, tiếng bất khởi diệt, tiếng 

vô sanh nhẫn, cho đến tiếng cam lồ, quán đảnh, tiếng chúng diệu pháp, xứng tâm sở dục 

(vừa theo ý muốn). Không phút nào chẳng nghe, phát tâm thanh tịnh, thành thục các căn, 

hằng không lui đạo vô thượng  Bồ Ðề.  Thiệt  là  nước ấy  vốn vô tình, nhưng có thể nói 

được các diệu pháp vậy. 

“Tắm rồi tấn tu đạo nghiệp” là: Kinh Ðại Bổn nói: “Cùng nhau tắm rồi, hoặc mỗi 

người  ngồi  trên  hoa  sen”.  Lại  nói:  “Có  người  ở  dưới  đất  giảng  kinh;  người  tụng  kinh; 

người tự thuyết kinh; người dạy kinh; người nghe kinh; người niệm kinh; người nghĩ đạo; 

người tọa thiền nhứt tâm; người đi kinh hành; có người ở giữa hư không giảng kinh; nhẫn 

đến người tọa thiền rồi đi kinh hành; mỗi người đều tùy theo tánh của mình muốn mà có 

đặng chỗ sở đắc”. 

Người  chưa  chứng  tứ  quả  nhơn  tắm  rồi  đặng  tứ  quả;  chưa  đặng  bực  Bất  Thối 

Chuyển  địa  Bồ  Tát  thời  đặng  bực  Bất  Thối  Chuyển.  Nước  ấy  chẳng  những  chỉ  có  cái 

công năng dùng để tắm được mà lại sau khi tắm rồi, được nhiều lợi ích quí lạ. 

Sắp về trước, ba món thù thắng đều nhiếp về trong nước bát công đức, và ao thất 

bảo.  Lại  Hậu  Xuất  Kinh  lời  Kệ  nói:  “Chỉ  có  nước  sông  chảy,  tiếng  vang  như  thuyết 

pháp”, thật vậy. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh sâu rộng đằm thắm là nghĩa ao báu. Tự tánh đều đủ 

tất cả công đức là nghĩa nƣớc bát công đức.  

Sao: “Sâu rộng đằm thắm” là  gì? Chữ Uông là dạng thẩm sâu là vì tự tánh sâu 

mầu vô tận như đáy ao vậy. Chữ Dương là dạng rộng khơi, là vì tự tánh rộng xa không tột 

như lượng lớn của ao vậy. “Ðằm thắm” là dạng trung hòa; vì tự tánh chẳng phải chơn, 

chẳng phải tục, thuần túy chí thiện như ao thuần dùng ngọc báu làm thành. 

“Ðủ  các  món  công  đức”  là  tự  tánh  không  nhiễm,  tức  đức  lóng  sạch.   Tự  tánh 

không phiền não tức đức mát mẻ. Tự tánh không hung ác, tức đức ngọt ngon. Tự tánh vô 

ngã, tức là đức nhẹ êm. Tự tánh không dứt mất tức là đức nhuần láng. Tự tánh không bạo 

tàn tức là đức an hòa. Tự tánh không thiếu thốn, tức là đức trừ đói khát. Tự tánh sanh ra 

tất cả muôn điều lành, tức là đức nuôi lớn. 

Lại  tự  tánh  thuận  muôn  vật  mà  vô  tình,  đi  lên  thời  vào  bực  Thánh,  nhưng  bực 

Thánh cũng không tăng; đi xuống thời làm bực phàm nhưng bực phàm cũng chẳng giảm. 

Bất biến mà tùy duyên, khắp cùng cả pháp giới.  Cho nên nói chảy rót thấm trong các thứ 

hoa và chảy lên trên những cột rường ấy vậy. 

Ngài Vĩnh Minh nói: “Vì nước có 10 đức đồng với chơn tánh”, chính ý như đây. 

Nước định lặng, nhẫy đầy, người tắm nước đây không nhơ cũng không sạch, ấy là nước 

bát công đức. 

GIAI CÁC 



Ðường đi bốn bên thềm ao thành bằng bốn chất báu là: kim, ngân, lưu ly, pha lê. 

Trên có lầu các, cũng dùng kim, ngân, lưu ly, pha lê, xà cừ, xích châu, mã não để kiến 

trúc, điểm tô nhà lầu ấy. 



Sớ: “Bốn bên” là: Giữa là ao nƣớc, giáp vòng bốn bên là thềm đƣờng vậy. 

Kim: tiếng Phạm (suvarna) Tô Phạt La. Ngân: Tiếng Phạm (Rupya) A Lộ Ba. Lƣu 

Ly đây dịch: Thanh Sắc Bảo (viên ngọc  màu xanh).  Pha Lê đây dịch: Thủy Ngọc 

(ngọc thủy tinh). Xà Cừ đây dịch:  Ðại Bối (con ốc lớn). Xích châu, tiếng Phạm: Bát 

Ma La  Già.  Mã não tiếng  Phạm: Bát  ma la  già  lệ. Dùng 7  món báu đây để trang 

nghiêm trau dồi.   

Sao: “Giai đạo” (thềm đường) là: Cao khỏi mặt đất gọi chữ Giai (thềm). Ðường 

bằng phẳng  gọi  chữ Ðạo. Chữ “lầu các” là: Chồng nóc  gọi  là  Lầu, lầu  cao nói  là Các. 

Như trong Quán Kinh nói: “Trên đất vàng ròng, trong mỗi mỗi món báu, năm trăm sắc 

hào quang. Hào quang như hoa thành đài  quang  minh. Nghìn  muôn  lầu các, trăm  món 

báu hiệp thành”. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Nhà giảng đường tinh xá và cung điện lầu các của Phật A Di 

Ðà đều dùng 7 món báu, tốt hơn gấp trăm ngàn muôn bội chỗ của trời thứ 6 trong thế giới 

nầy. Và chỗ ở của các vị Bồ tát, cũng hơn như vậy.  Còn cung điện, lầu các của các vị 

chư thiên và người thì xứng theo hình sắc cao, thấp, lớn, nhỏ; hoặc dùng một món báu, 

hai món báu, nhẫn đến vô lượng món báu”. 

Lại luận Phật Ðịa nói: “Vả nói 7 món báu, nhưng kỳ thực cõi Tịnh Ðộ, vô lượng 

món báu nhiệm mầu”. Cho nên biết rằng nói bốn báu là bớt văn. 

Lại  kinh  Hoa  Nghiêm  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  nói:  “Lầu  cao  dãy  dọc,  đường  đi 

quanh trên gác gie ra hai bên, cột nhà liên tiếp, song, cửa lẫn nhau ánh chói, thềm sân, 

hiên rào, món món đầy đủ, tất cả đều dùng ngọc tốt trang nghiêm”, tức là nghĩa đây vậy. 

Lại kinh Ðại Bổn nói: “Các nhà lầu nhà gác đây, có cái tùy ý người mà nổi lên 

cao lớn ở giữa hư không như vừng mây vậy. Có cái chẳng tùy ý người thời chỉ cao lớn ở 

trên mặt đất. Do người khi cầu đạo, đức có dày, mỏng, chỗ tự mình gây tạo”. Lại nói: 

“Lầu quán, lan can, có ngọc anh lạc phủ lên trên, đều trỗi lên tiếng nhạc ngũ âm”. 

Lại trong Quán Kinh nói: “Hai bên lầu các đều có những cái tràng hoa, vô lượng 

đồ  âm  nhạc  ấy  diễn  reo  những  tiếng  pháp:  Khổ,  không,  vô  thường,  vô  ngã”;  lấy  đây 

nghiệm xét thời kinh chỉ nói lầu các, không phân của Phật và Bồ tát, trời, người, cũng 

chẳng phân ở trên không, ở dưới đất cũng chẳng nói âm nhạc diễn pháp đều là bớt văn 

vậy. 

Kim (vàng) có 4 nghĩa: 1. Sắc không biến đổi; 2. Thể không nhơ bẩn;  3. Chuyển 

làm vô ngã; 4. Hay khiến người giàu. Ngân (bạc) có 4 nghĩa đồng với đây, nhưng công 

dụng nó có thua một chút. Lưu ly chính dịch là sắc xanh, lại có tên là Bất Viễn. Bất Viễn 

là cái tên một hòn núi vì cái núi sanh ra ngọc báu này (lưu ly) ở gần thành Ba La Nại. 

Thủy ngọc là ngọc Thủy Tinh bấy giờ. Xà Cừ mà nói con ốc lớn là vì con ốc này 

là loài ốc có vỏ, ở trong biển, thứ lớn gọi là bảo (báu). Một thuyết nói không phải tiếng 

Phạm (xà cừ). Do vì nó giống vành bánh xe, chữ Cừ là vành bánh xe vậy. Chữ xích châu 

là: Luận Phật Ðịa nói: “Loài trùng đỏ sanh ra ngọc này” (xích châu). Song có ngọc xích 

châu trên trời, tên là  Nhơn Ðà la, chẳng phải vật sở hữu ở dưới thế này. Trong Ðại Luận 

gọi ngọc Trân châu, hoặc trong bụng con cá sanh ra, hoặc trong óc con rắn sanh ra, hoặc 

trong thai con Trai sanh ra, hoặc trong cây tre sanh ra, thời sắc nó cũng chẳng nhứt định 

là đỏ; cho nên theo bản dịch trước là đúng hơn. Ngọc mã não: Hoặc có thuyết nói: Chất 

máu con quỷ ở ngoài đồng nội xứ Ðơn Kỳ hóa ra, có một thuyết khác nói: Ví như cái sọ 

con ngựa. 

Chữ “tTrang nghiêm” có nghĩa là chỉnh tề. Chữ “giảo sức” có nghĩa là rực rỡ. Do 

những loại nghiêm sức đây, như văn trước, hoặc dùng một món báu, hai món báu, nhẫn 

đến bảy món báu. 

Lại bảy món báu đây chỉ mượn cái tên đồng với phương nầy, chớ thật ra chất nó 

chẳng giống, như vàng trời và bạc trời người đời không có thể có được, huống chi cõi 

Tịnh Ðộ kia. 



Sớ:  Lại  bảy  món  báu  là  thƣờng  dụ:  Dùng  nghĩa  quí  trọng  nhƣ  trong  kinh 

Phạm Võng nói.   

Sao: “Quí trọng” là kinh Phạm Võng phẩm Bồ tát Tâm Ðịa nói: “Xả bỏ kinh luật 

Ðại thừa chẳng học mà lại học sách vở của ngoại đạo, Nhị thừa tà kiến v.v.. Khác nào 

như bỏ của bảy báu, trở lại dùng ngói sạn”. Ðối ngói sạn mà nói, nên biết chữ bảo ấy là 

lấy nghĩa quí trọng. Chính là nói hai cõi, uế và tịnh chẳng đồng, vì khiến cho nghười đời 

sanh ưa cõi Tịnh nhàm cõi Uế. 

Hỏi: Vua Nghiêu ở nhà tranh, ông Cơ Tử can vua Trụ dùng chén ngọc đũa ngà, 

những bực vua tôi trong đời còn chuộng điều chắc thiệt; vị Bồ tát cõi Tịnh Ðộ sao lại còn 

quí vật báu để làm trang nghiêm? 

Ðáp: Ðây có hai nghĩa: 1. Những người bực thượng trí biết tâm minh tịnh thời cõi 

tự tịnh, chánh báo thù thắng, thời y báo ắt hùng cường; lẽ cố nhiên vậy, nhưng tâm thiệt 

không nhiễm. Dụ như: Vua Thuấn ở chốn ruộng nương, mình vác cày bừa. Một khi chịu 

vua Nghiêu truyền ngôi thì với cảnh cửa nghiêm ra vào, mão ngọc tua thả, chẳng cầu mà 

tự đủ, vua Thuấn nào ham vui ư? Cho nên nói: “Có thiên hạ mà chẳng màng” vậy. 

2. Chiều theo kẻ phàm phu độn căn, phải chỉ cõi khổ cõi vui khiến cho sanh tâm 

ưa và nhàm. Trước lấy sự ưa muốn mà kéo dắt, sau khiến tỏ vào được trí Phật. 

Dụ nước đang gặp nạn đói rét, chợt nghe có xứ no cơm ấm áo; đang rớt dưới đầm 

đen tối, thoạt thấy cảnh quang minh, há chẳng thân tâm chẳm hẳm, bỏ cũ theo mới, miễn 

đặng vãng sanh, quyết thành người giải thoát; phương tiện tiếp dẫn, lẽ phải như vậy. 



Sớ: Xứng lý thời sự tánh bằng thẳng là nghĩa thềm đƣờng. Tự tánh cao xa là 

nghĩa lầu các. Tự tánh cụ túc cả công đức tài, pháp, là nghĩa bảy món báu.   

Sao:  “Bằng thẳng” là gì? Tự tánh giải thoát tự tại,  lìa các cấu ô, rộng rãi  thẳng 

bằng, không có thiên lệch, ấy gọi là “thềm đường”. “Cao xa” là gì?  Tự tánh vượt khỏi 

cảnh lục trần, xét soi không sót, bao quát chốn hư không thinh thang vô tận, ấy gọi là “lầu 

các”.  “Công  đức  tài  và  pháp”  là  chi?  Tự  tánh  Thường  mà  không  đổi;  Tịnh  mà  không 

nhiễm; Ngã mà tùy duyên không ngại; Lạc mà giàu có không thiếu; ấy gọi là “kim ngân”. 

Tự tánh trong ngoài sáng suốt, không chướng không ngại, ấy gọi là “lưu ly”. Tự tánh bản 

thể trong sạch lìa Tứ Quá, tuyệt Bách Phi, ấy gọi là “xà cừ”. Tự tánh quang minh chói lọi, 

ấy gọi là “xích châu”. Tự tánh chắc thật không đổi, ấy gọi là “mã não”. 

Các vẻ đẹp đều đủ giúp thành pháp thân; ấy gọi là “nghiêm sức” vậy.  Vả chăng 

ngài Thiện Tài khắp trải nhiều thành, rộng cầu các thánh, rốt sau đến lầu các đức Di Lặc, 

đờn chỉ mà lên. 

Nay kinh nầy: Chỉ trì danh, không lặn lội đường quanh liền được ở cảnh tốt. Kìa 

như trọn ngày đi trên thềm báu mà tự nói là đứa lạc đường!  Khá gọi rằng: “Dựa cửa khảy 

móng, chẳng biết thân mình ở trong lầu ngọc”, tiếc thay! 



LIÊN HOA 



Hoa  sen  trong  ao,  lớn  bằng  bánh  xe,  sắc  xanh,  hào  quang  xanh,  sắc  vàng  hào 

quang vàng, màu đỏ chiếu ánh đỏ, màu trắng tia sáng trắng, nhiệm mầu thơm sạch. 



Sớ: Văn trƣớc nói vật tốt ở ngoài ao, văn đây nêu vật tốt trong ao.  Hoa sen 

tiếng  Phạm:  Phân  Ðà  Lợi,  cũng  nói  Ƣu  Bát  La,  hay  Bát  Ðặc  Ma,  hoặc  Câu  Vật 

Ðầu.   

Sao: Tiếng Phạm Phân Ðà Lợi, Tàu dịch Bạch Liên Hoa (hoa sen trắng). Khi chưa 

nở tên là Quật Ma La. Khi sắp rụng tên là Ca Ma La. Khi đang nở tên là Phân Ðà Lợi. 

Ưu Bát La là hoa sen xanh. Bát Ðặc Ma là hoa sen hồng. Câu Vật Ðầu: hoa sen 

vàng vậy. 

Sớ: “Bánh xe” là nói cái hình của nó, lớn nhỏ không nhứt định.  Luận Bà Sa 

và các thuyết nói nhiều thứ chẳng đồng, mỗi mỗi đều tùy cơ mà thấy.   

Sao: “Bánh xe lớn nhỏ” là luận Bà Sa nói bánh xe vàng của vị Luân Vương nghìn 

bức, vòng tròn 15 dặm. 

Kinh Hoa Nghiêm lời Sao nói: “Bánh xe vàng lớn một do tuần”, trong Quán Kinh 

nói: “Mỗi mỗi trong ao có 60 ức hoa sen bằng thất bảo, tròn vìn vừa đúng 12 do tuần”. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Hoa sen trong ao, hoặc một do tuần, nhẫn đến 100 do tuần, nghìn do 

tuần”, mà bánh xe của người đời, lớn chẳng quá một trượng, không nên chấp đấy mà cho 

là mực chắc. 

Lại nói: “Hoa sen bằng các chất báu, châu biến cả pháp giới. Mỗi mỗi hoa báu có 

vô lượng trăm nghìn ức cánh”. Xét trong kinh phân biệt hoa sen có thắng có liệt, ba thứ: 

10 cánh, 100 cánh, 1.000 cánh. 

Nay kinh nầy nói: “Vô lượng trăm nghìn ức cánh”, cánh đã vô lượng thời hoa kia 

sức lớn cũng vô lượng vậy. Lại kinh Như Lai Tạng nói: “Bấy giờ, đức Thế Tôn ở trong 

nhà Chiên Ðàn Lầu Các, đang ngồi chốn Ðạo Tràng mà hiện pháp thần biến ra có hoa sen 

nghìn  cánh,  lớn  như  bánh  xe.  Trong  sen,  hóa  các  vị  Phật.  Mỗi  Phật  phóng  vô  số  trăm 

nghìn hào quang”.  Cho nên biết bánh xe không thể nghĩ bàn. Ðâu đặng chấp theo bánh 

xe của người ở đời thường đi mà làm hạn lượng. 

“Tùy cơ” là: Hoặc nhỏ, hoặc lớn, do chỗ tu nhơn mỗi người, công phu niệm Phật, 

có thắng, có liệt, cơ cảm tự nên như thế. Có người chấp hoa bằng bánh xe chê kinh nầy là 

tán thiện, ấy là người chưa xét được nghĩa bánh xe. 

Sớ:  Lớn  nhƣ  bánh  xe,  vả  dụ  hình  thể.  Lấy  bánh  xe  dụ  đức,  cũng  có  nhiều 

nghĩa.   

Sao:  “Hình  thể”  là  thể  bánh  xe  bao  tròn,  có  giống  hình  hoa  sen  vậy.   “Nhiều 

nghĩa” là: lại bánh xe có nghĩa xoay chuyển là: Hoa sen nầy chúng sanh gá thai, đổi phàm 

thành Thánh, tức là nghĩa “xoay chuyển”. Lại bánh xe có nghĩa lăn nghiền là: Hoa sen 

nầy không nhiễm sự ô trược, phá trừ phiền não, tức là nghĩa “nghiền lăn”. Lại bánh xe có 

nghĩa bay đi là: Bánh xe vàng của vị Thánh Vương trong một ngày bay giáp bốn châu 

thiên hạ, là ý nói: Hoa sen nầy khắp đến 10 phương, tiếp những chúng sanh niệm Phật kia 

về đến nước Cực Lạc, tức là nghĩa “bay đi”. Còn nhiều nghĩa nữa đây không nói. 

Sớ: Xanh, vàng, đỏ, trắng là nói màu sắc của nó vậy; chẳng những nói màu 

sắc  mà  nói  hào  quang  nữa  vì  hoa  sen  cõi  nầy  vẫn  có  màu  sắc,  nhƣng  không  hào 

quang. Chỉ nói bốn sắc là rút văn gọn lại.   

Sao: “Bốn sắc”: giải thấy lời sớ văn trước. Hào quang ấy từ sắc mà chiếu ra, như 

viên ngọc trong bóng thời hay chói ánh sáng. Hoa sen cõi kia rất là thanh tịnh, cho nên có 

hào quang sáng chiếu. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Sắc xanh hào quang xanh, sắc trắng hào quang trắng; sắc đen, 

sắc vàng, sắc đỏ, sắc tía, hào quang kia cũng vậy, rực rỡ ánh ngời, xán lạn như mặt trời, 

mặt trăng. Trong mỗi mỗi cái hoa chiếu ra 36 nghìn ức tia sáng. Trong mỗi mỗi tia sáng, 

hiện ra 36 trăm nghìn ức đức Phật. Mỗi mỗi đức Phật lại phóng ra trăm nghìn hào quang 

sáng để khắp vì chúng sanh trong 10 phương mà thuyết pháp vi diệu”. 

Cứ theo đây thời xanh, trắng, đen, vàng, đỏ, tía đã thành 6 sắc mà Luận Phật địa 

lại nói bảy báu, cho nên biết bốn sắc là vì bớt văn. 

Kỳ thật hoa sen đủ vô lượng sắc, đủ vô lượng hào quang vậy. Lại không nói hoa 

sen thuyết pháp cũng vì bớt văn. 

Sớ: Vi diệu hƣơng khiết là nói cái đức kia vậy. Nói bốn đức là cũng vì bớt 

văn.   

Sao: Bốn đức là:  Ly cấu là nghĩa chánh của hoa sen. Suy rộng nghĩa kia, lược nói 

có bốn: 

I. Nói chữ “Vi” là cũng có bốn nghĩa; hai nghĩa đồng và hai nghĩa biệt. 1. Rễ nó 

ngầm dưới đáy ao, không ngó thấy được, ấy là nghĩa u vi. 2.  Không sanh nơi gò cao đất 

cồn,  không  cùng  các  thứ  hoa  sánh  nhụy  mà  tranh  phần  tốt  xinh,  ấy  là  nghĩa  ẩn  vi.  3. 

Trong Quán Kinh nói: “Trên mỗi mỗi cành hoa có tám vạn bốn nghìn gân mạch, cũng 

như thợ trời khéo vẽ”, ấy là nghĩa tế vi. 4. Bảy báu làm thành quí lạ ròng tốt, ấy là nghĩa 

tinh vi. Hai nghĩa trước chung với phương này; hai nghĩa sau nước kia riêng có, cho nên 

hai nghĩa đồng, hai nghĩa biệt. 

II. Nói chữ “Diệu” là cũng có 12 nghĩa: Bốn nghĩa đồng, tám nghĩa biệt: 1. Mới 

có hoa liền có quả, chẳng đợi hoa rụng, ấy là nghĩa “Nhơn Quả đồng thời diệu”; 2. Nhiễm 

mà không nhiễm, không nhiễm mà nhiễm, ấy là nghĩa “cấu tịnh song phi diệu”; 3. Một 

hoa  khắp  vòng  ở  ngoài  hột,  các  hột  sắp  hàng  ở  trong  hoa;  ấy  là  nghĩa  “tổng  biệt  tề 

chương diệu”; 4. Ngày thời nở đủ, đêm thì búp lại, ấy là nghĩa “ẩn hiển tùy nghi diệu”; 5. 

Hoa lớn ở giữa, có trăm nghìn vạn ức hoa sen, dùng làm quyến thuộc, ấy là nghĩa “chủ 

bạn tương tham diệu”; 6. Thượng, Trung, Hạ phẩm, mỗi phẩm phân ba thành chín, chín 

nhân chín, cho đến vô lượng tùy theo nhơn trước của mỗi người tu, không lầm lộn nhau, 

ấy là nghĩa “thắng liệt phân minh diệu”; 7.  Lớn một do tuần cho đến trăm nghìn vạn ức 

do tuần, ấy là nghĩa “đại tiểu vô định diệu”; 8. Chẳng do mùa xuân sanh, chẳng vì mùa 

thu héo, luôn luôn thường mới, ấy là nghĩa “hàn thử bất thiên diệu”; 9. Ðỏ, tía, đen, vàng 

hoặc là thuần trắng, hay tạp sắc, tạp quang, cũng lại như vậy, ấy là nghĩa “thể tố giao huy 

diệu”; 10. Sanh ở nước kia mà từ hư không bay đến cõi nầy để rước người đáng sanh, ấy 

là nghĩa “động tịnh nhứt nguyên diệu”; 11. Chư Phật Bồ tát ngồi kiết già trong đó, những 

chúng  sanh  niệm  Phật  cũng  gá  thai  ở  trong  đó,  ấy  là  nghĩa  “phàm  thánh  kiêm  thành 

diệu”; 12. Người phương này niệm Phật, hoa liền nêu danh (tên người đó trong hoa sen) 

siêng, biếng, vừa phân, thời tươi khô liền khác, ấy là nghĩa “cảm ứng minh phù diệu”. 

Bốn nghĩa trước, 8 nghĩa sau, đồng và thua khá biết. 

III. Nói chữ “hương” là phương đây (Ta Bà) nước kia (Cực Lạc) sánh nhau thắng 

và liệt cũng có hai nghĩa: 1. Phương đây thời từ trong bùn mọc ra, tuy là chỗ nhơ nhưng 

vẫn thơm tho ngào ngạt, ấy là nghĩa “Ở giữa uế mà vẫn thơm”; 2. Nước kia thời như kinh 

Ðại  Bổn  nói  hào  quang  màu  sắc  đã  khác  thì  mùi  hương  cũng  khác,  thơm  tho  bát  ngát 

không thể kể xiết. Cho nên bài kệ:  Thanh liên hoa hương, bạch liên hoa hương. Người 

tụng bài  kệ đây,  còn được trong miệng bay  ra  mùi hương hoa sen (31), hơn tất cả  các 

hương  khác  không  sánh  kịp,  ấy  là  nghĩa  “hương  thơm  hơn  hết  giữa  các  món  hương”. 

Thời biết hương sen ở phương nầy đã hơn các hoa khác, huống nước kia đã hơn mà lại 

hơn ấy vậy. 

IV. Nói chữ Khiết  là phương nầy, nước kia, thắng và liệt  cũng có hai  nghĩa: 1. 

Phương nầy thời từ trong bùn lầy mọc ra thì đáng lẽ bị lấm nhơ, nhưng mà lại sáng sạch 

thanh tịnh, ấy là nghĩa “giữa nhơ riêng sạch”. 2. Vì nước kia thời gốc nó từ nơi cát vàng 

mọc lên, khác với cõi trược nầy. Vì sanh từ nước công đức khác với nước thường, bởi 

chất do các báu hiệp thành khác với hoa sen ở cõi phàm; cho nên sạch hơn tất cả món 

sạch, sạch không chi sánh bằng, ấy là nghĩa: “Sạch hơn hết ở giữa các món sạch”. 

Hơn mà lại càng hơn lệ  theo trên nên biết, nhẫn về trước từ chỗ thiết cận, lược 

nêu bốn đức. Nếu rộng diễn đó cũng đến vô lượng. Hỏi: Có người bảo: “Sanh về hạ phẩm 

hạ sanh là sanh trong hoa sen bằng sắt”, thuyết ấy phải không? 

Ðáp: Chưa thấy Phật nói. Như trên đã nói, sắc nó chẳng những bốn mà có hoa sen 

bằng bảy báu nữa. Thời biết hoa sen vàng là nhiếp trong sắc vàng; hoa sen bằng pha lê, 

xà cừ, với hoa sen bằng bạc nhiếp trong sắc trắng; hoa sen bằng xích châu, mã não nhiếp 

trong sắc hồng. Nhẫn đến hoa sen bằng lưu ly cũng nhiếp trong sắc xanh. Suy cho rộng ra 

thời hoa sen xanh như ngọc xanh của Thiên Ðế cũng nhiếp về trong sắc xanh, như hoa 

sen bằng chân châu v.v... cũng nhiếp về trong sắc trắng. 

Lấy đây sánh hiệp, chắc không có hoa sen bằng sắt. Vả chăng sắt cũng thuộc về 

trong 5 loại kim khí mà là loại kim khí rất hèn, huống sắt đối với bảy món báu ấy không 

có thứ sắt nầy. 

Sanh  trong  9  phẩm,  về  phẩm  hạ  nước  kia  còn  hơn  cung  trời.  Mà  cung  trời  đều 

dùng 7 báu làm thành, chớ chưa nghe có sắt, huống ở Tây phương nào đâu có thứ đó!! 

Sớ: Loại hoa sen là chỗ gá thai cho ngƣời vãng sanh về nƣớc kia.  Vậy ngƣời 

niệm phật, chỉ phải biết đó.   

Sao:  “Gá  thai”  là  người  chưa  chứng  quả  vô  sanh,  hễ  sanh  về  đó,  ắt  có  chỗ  gá. 

Chúng sanh trong sáu đường thời thân trung ấm, tự tìm cha mẹ, bực Thiện Sĩ vãng sanh 

thời trong một khảy móng tay hoa sen hóa sanh. Văn sau nói: “Nhứt tâm bất loạn liền 

đặng sanh về cõi nước Cực Lạc của Phật A Di Ðà”, tức là sanh trong hoa sen đây vậy. 

Hoa sen đây chính là cung mầu cởi xác phàm, nhà thần an huệ mạng.  Với nước 

để về đến gọi là nước Liên Bang. Bạn đồng tu gọi là bạn Liên xã.  Với phân giờ thiền 

tụng gọi là đồng hồ Liên Lậu. Ðịnh chỗ tột xu hướng gọi là phái Liên tông, trọng về sự 

kia vậy. 

Người tu Tịnh Ðộ, hoặc khi lễ Phật phải tưởng mình ở trong hoa sen làm lễ, Phật 

cũng ở trong hoa sen chịu mình kỉnh lể. Hoặc khi niệm Phật, phải tưởng mình ở trong 

hoa sen ngồi kiết già, Phật cũng ở trong hoa sen tiếp dẫn mình; như vậy rồi sau mới nhứt 

tâm trì danh. 

Xưa có hai ông thầy chỉ tưởng hoa sen nở ra rồi tưởng hoa sen búp lại mà còn 

đặng vãng sanh thay, huống lại thêm nhứt tâm trì danh mà chẳng đặng vãng sanh sao? 

Hỏi: Kinh đây chẳng gồm sự quán tưởng sắc tượng, vì lẽ gì nay lại nói thế? 

Ðáp: Vì có chỗ chuyên chú, gồm cũng không ngại. Vì sao? Kìa như vị Bồ Tát khi 

tu đủ lục độ, nhưng như riêng lấy bố thí độ làm chỗ chuyên chú.  Các độ kia không phải 

là không tu, miễn tùy sức, tùy phận. 

Nay  pháp  niệm  Phật  cũng  thế.  Người  chuyên  chú  pháp  quán  tưởng,  ít  trì  danh; 

người chuyên chú pháp trì danh thời ít quán tưởng, cũng là nói tùy sức tùy phận vậy. 

Câu nói: Không gồm sắc tướng ấy, số là, e nhứt tâm chấp trì danh hiệu, lại nhứt 

tâm quán tưởng sắc tượng, chẳng những tâm không hai tác dụng mà hai sự đồng thời đều 

làm, khinh trọng chẳng phân, đều không thành tựu đó thôi. 

Nếu rõ đặng nghĩa chánh và trợ thời nhứt tâm trì danh lấy làm chỗ chánh, ít quán 

tưởng làm trợ. Trợ cũng qui về nơi chánh như lửa thêm củi, lại có ngại gì?! 

Sớ: Xứng lý thời tự tánh thanh tịnh quang minh là nghĩa hoa sen.   

Sao: “Thanh tịnh” là nêu sắc và tự tánh mảy trần chẳng dính. “Quang minh” là 

nêu hào quang vì tự tánh có muôn pháp đành rành vậy. Luận Phật Ðịa nói: “Các sắc giả 

và thật như thế đều chẳng ngoài tâm tịnh của Phật”, tức tâm tịnh ấy hay hiển hiện các sắc 

giả và thật. 

Cho  nên  trong  kinh  nói:  “Sắc  xanh  hào  quang  xanh,  sắc  vàng  hào  quang  vàng 

v.v... Sắc nào hào quang nấy chẳng hai, tịch đâu chiếu đó đều dung thông vậy”. Lại tự 

tánh tịch là nghĩa hoa búp, tự tánh chiếu là nghĩa hoa nở, tự tánh cụ túc tất cả thiện pháp, 

ấy là nghĩa vi diệu hương khiết. 

Thế thời chẳng lìa cảnh trần, chưa tắm ao báu mà thường ở trong hoa sen, đi kinh 

hành và tọa ngọa. 

TỔNG KẾT 

Xá Lợi Phất: Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như thế. 

Sớ: Nhƣ văn trƣớc: lan can, lƣới giăng, hàng cây, ao, lầu, hoa sen, món món 

trang  nghiêm  đều  là  do  đức  Phật  A  Di  Ðà,  trong  nhân  Ngài  phát  đại  nguyện  và 

nguyện rồi lại tu đại hạnh, vô lƣợng công đức mới đƣợc thành tựu nhƣ vậy? Nhƣ lời 

nguyện hạnh trong kinh Hoa Nghiêm cũng đồng ý đây.  

Sao:  Do  Ðại  Nguyện  khởi  ra  Ðại  Hạnh.  Nhờ  có  Ðại  Hạnh  mới  đúng  lời  Ðại 

Nguyện. Chỗ tu nhơn của ông Bồ tát đâu chẳng phải thế? Hạnh đủ nguyện xong kêu là 

“thành tựu”. Trong chỗ tu nhơn là: Khi Phật Di Ðà còn làm ông tỳ kheo tên Pháp Tạng. 

Lời Ðại Nguyện là: Ngài phát 48 lời nguyện. Có lời nguyện Ngài nói rằng: “Khi ta thành 

Phật, những người sanh về cõi ta, đều ở trong ao thất bảo, nước bát công đức ở trong hoa 

sen hóa sanh”. Lại nguyện rằng: “Khi ta thành Phật, trong cõi ta, từ dưới đất sắp lên, đến 

hư không, đều có cung điện lầu các, ao, suối, hoa, cây, đều dùng vô lượng các ngọc báu, 

trăm nghìn món hương mà hiệp cộng thành”. Lại nguyện rằng: “Nếu khi Ta thành Phật 

khắp cùng nước đủ các món trang nghiêm không có chúng sanh (người nào) mà có thể 

diễn tả cho hết được”.  Thế gọi là lời Ðại Nguyện. 

Nói Ðại Hạnh là: Kinh Ðại Bổn nói: “Ngài Tỳ kheo Pháp Tạng đối chỗ Phật Thế 

Tự Tại Vương, nhiếp thủ các hạnh thanh tịnh 21 ức cõi Phật, y như hạnh đó mà tu trì”. 

Lại  nói:  Ngài  Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  48  lời  nguyện  rồi,  trụ  nơi  trí  huệ  chơn 

thiệt, dũng mãnh tinh tấn, cả kiếp a tăng kỳ tu hạnh Bồ Tát, giữ thân, miệng và ý, tu hành 

lục độ, rõ đặng lý không, vô tướng, vô tác, thi hành giáo hóa đến vô lượng chúng sanh 

phát tâm Bồ Ðề. Thế gọi là Ðại Hạnh. 

Nói “công đức ấy” tức là Ðại Hạnh, Ðại Nguyện, đây gọi là: “Công  đức”. Kinh 

Ðại Bổn nói: “Tích công bồi đức như thế, vô lượng nghìn muôn ức kiếp, công đức trọn 

đủ mới đặng thành tựu lời Ðại Nguyện ấy mà vào ngôi vị Phật”. “Lời Ðại Nguyện Ðại 

Hạnh trong kinh Hoa Nghiêm” là kinh Hoa Nghiêm phẩm Thế Giới nói: “Cõi Hoa Tạng 

Trang Nghiêm Thế Giới Hải đây là do Phật Tỳ Lô Giá Na thuở trước, ở chỗ vi trần số 

Phật tu vi trần số Ðại Nguyện, mới đặng thành tựu cõi nghiêm tịnh đây vậy”. 

Lời văn sau nói: Ðều thành tựu Trí Ðịa và Hạnh của đức Phổ Hiền thời tất cả cõi 

trang nghiêm, từ đây mà sanh ra. Lệ như lời Nguyện Hạnh của Ngài Pháp Tạng, cũng in 

như vậy. 

Sớ: Lại công đức là công đức tánh vô lậu, lại có thắng và liệt, nay đây là công 

đức thắng.   

Sao: “Công đức vô lậu” là đức Sơ Tổ nói: “Gây làm phước trong đời là cái nhơn 

hữu  lậu  (32),  chẳng  gọi  là  công  đức”.  Lại  nói:  “Công  đức  ở  trong  pháp  thân”  thời  đại 

hạnh, đại nguyện đây đều là công đức vô lậu trong tánh mình, chẳng phải là cái nhơn hữu 

lậu tiểu quả cõi Nhơn Thiên nói trên vậy. 

Thắng liệt là: Hàng Thanh Văn, bực Bồ Tát nhẫn đến bực Phật đều có công đức, 

nhưng lớn nhỏ khác nhau. 

Nay là nhơn địa của Phật kia (Di Ðà) tu vô lượng nguyện hạnh mới đặng thành 

tựu, công cao đức tột không thể nghĩ bàn, cho nên nói Thắng.   

Sớ:  Hỏi:   Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  nói:  “Trang  nghiêm  cõi  Phật  ấy  thiệt 

chẳng phải trang nghiêm, thế mới gọi là trang nghiêm”. Nay kinh nầy rộng bày y 

chánh; vì sao hai kinh, ý nghĩa trái nhau?  

Ðáp:  Vì tánh và tƣớng chẳng riêng, nhƣng vì chỗ lập tông có khác.   

Sao: “ Tánh và Tướng chẳng riêng” là: Toàn tánh khởi ra tướng, toàn tướng qui 

về tánh. Tánh, Tướng vốn chẳng phải  hai  vật,  nhưng chỗ lập tông  của  mỗi kinh  chẳng 

đồng. 

Như  kinh  kia  (Kim Cang)  lấy  lý  vô  tướng  lập  Tông,  cho  nên  chỉ  nói  tướng  Ðệ 

Nhứt Nghĩa, không dùng hình tướng, thiệt thời trong tâm thanh tịnh, thân cõi đều hiện; dụ 

như lau gương, bụi hết, hình tượng bày ra. Còn những kinh mà chuyên nói về tánh đó, số 

là tánh tức tướng, chẳng phải bỏ tướng riêng dùng tánh. 

Nay kinh nầy, do khuyên cầu sanh tịnh độ làm Tông cho nên với cõi Cực Lạc y 

chánh, mỗi món trang nghiêm tráo trở phân rành, khiến người khởi ham mộ; thực ra thời 

tướng vốn tự không, chỉ là duy tâm, duy thức mà thôi. 

Kinh nầy (Di Ðà) rộng bày tướng đó, số là cái tướng tức tánh, chứ chẳng phải lìa 

tánh ra mà chỉ nói tướng đâu. Vì chỗ lập tông của mỗi kinh có khác, chớ chỗ cứu cánh 

cũng vẫn đồng; cho nên biết hai kinh, nghĩa chẳng trái nhau. 

Sớ:  Hỏi:  Cung  diện,  vƣờn  hoa  của  chƣ  thiên  cũng  dùng  bảy  báu  trang 

nghiêm thì sánh với cõi Phật kia có khác gì?  

Ðáp: Vì xấu và tốt có khác nhau.  

Sao: “Xấu và tốt” là: như châu ngọc trong đời, tuy đồng tên là ngọc báu, nhưng 

mà chất nó có thứ xấu có thứ tốt, giá có khinh, có trọng; cho nên các cõi trời, từ cõi thấp 

đến cõi cao, y báo, chánh báo trang nghiêm của mỗi cõi từ xấu lần đến tốt, có thắng, có 

liệt khác xa. Huống gì nước Cực Lạc vượt ngoài ba cõi, đâu chẳng phải với trong bảy báu 

trang nghiêm, riêng cõi Phật là tốt hơn hết. Trong kinh nói: “Vị Luân Vương, cũng có 32 

tướng tốt, nhưng không bằng Phật”, tức là ý đây vậy. 

Sớ: Lại công đức đây, tuy là do nguyện lực đức Phật thành tựu, nhƣng cũng 

gồm nhờ chúng sanh. Do tâm kia tịnh thời cõi mới tịnh.   

Sao: “Gồm nhờ chúng sanh” là: kinh Duy Ma nói: “Trực tâm là tịnh độ của ông 

Bồ Tát. Bồ Tát khi thành Phật, những chúng sanh không dua vạy mới sanh về trong nước 

Ngài. Thâm tâm là tịnh độ của ông Bồ Tát. Bồ Tát khi thành Phật những chúng sanh cụ 

túc công đức mới sanh về trong nước ngài”, nhẫn đến muôn hạnh cũng đều như vậy. 

Cho nên người ở phương nầy niệm Phật, cõi kia hoa sen thành, thời nước Cực Lạc 

món món thanh tịnh trang nghiêm. Tuy rằng Phật kia (Di Ðà) khi làm Bồ tát chỗ tu thành 

tựu, cũng nói được là do chúng sanh siêng tu tịnh nghiệp tạo thành. Cho nên nói: “Tùy kỳ 

tâm tịnh, tắc Phật độ tịnh”. 

Sớ: Xứng lý thời tự tánh hay sanh ra muôn pháp là nghĩa trang nghiêm.   

Sao:  Ðức  Lục  Tổ  nói:  “Nào  dè  tự  tánh  hay  sanh  ra  muôn  pháp”.  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nói:  “Tất  cả  những  cái  bảo  linh,  lưới  báu  do  tâm  hiểu  "Nhứt  Thế  Pháp  Như 

Huyễn" sanh ra. Tất  cả lầu các bằng bảy báu cũng do thiện căn vô trước, thiện căn vô 

sanh sanh ra”, nhẫn đến y phục, bảo cái, tràng phan, bửu tòa v.v... đâu chẳng từ nơi  ấy 

sanh ra vậy? 

Kinh Hoa Nghiêm lại nói: “Trong cõi Hoa Tạng trang nghiêm thế giới Hải đây, 

hoặc từ sơn hà nhẫn đến cây rừng, bụi bặm, mảy lông các xứ, mỗi mỗi đều là xứng cõi 

Chơn Như pháp giới đủ đức vô biên”, cho nên phải biết:  Tịnh độ tại trong tâm, ngoài tâm 

không có cảnh. 

---o0o--- 

 Quyển 2 D 

CHÚ THÍCH 

KINH A DI ÐÀ SỚ SAO 

QUYỂN THỨ HAI 



1. "Chẳng phải số chúng sanh":  Nghĩa gồm hai thứ: 

1. Bốn bực Thánh: Thinh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, là những vị đã 

tiến lên cảnh giới trí huệ giác ngộ nên không ở trong số chúng sanh. 

2. Bốn châu thế giới: Ðông Thắng Thần, Nam Thiệm Bộ, Tây Ngưu Hóa, 

Bắc Cu Lô và núi, sông, cây, cỏ... là những vật vô tri giác nên cũng gọi không trong số 

chúng sanh, vì cái danh từ chúng sanh tức là "hữu tình" nghĩa là có cái tình thức, bởi biết 

cảm tình về vui cười, khổ khóc v.v... 

"Thường  và  vô  thường":   Giữa  3  thế  gian,  cái  thể  tánh  mà  có  cái  lý  bất 

sanh, bất diệt gọi là thường; còn cái hiện tượng mà có sanh trụ, dị, diệt, gọi là vô thường. 



2. "Căn bản trí" là cái trí do Chơn Trí mới phát sanh tỏ hợp với chơn lý; chứng 

được cái thực trí của chơn lý ấy. Nó làm gốc cho tục trí để biết sự này, tướng nọ giữa 

pháp hữu vi, nên gọi nó là Căn Bản Trí. 



3. "Hậu Ðắc trí" là cái tục trí do sau khi đắc chơn trí rồi nó soi rõ được cả muôn 

sự vật của pháp hữu vi; vì cái trí nầy nó sanh ở sau cái trí căn bản, nên gọi là Hậu Ðắc 

Trí. 



4. "Phiền não chướng": Các điều tham, sân, si... làm rối loạn trong thâm tâm của 

chúng hữu tình nên gọi là phiền não. Nó hay làm chướng ngại cho tâm trí giác đạo nên 

nói là chướng, phiền não chướng. Nó do cái bệnh "Ngã chấp" sanh ra.  Ðoạn chướng nầy 

chứng Niết Bàn nhị thừa. 



5. "Sở tri chướng": Cũng gọi tri chướng, bởi ngu si mê ám, không hiểu thấu được 

sự tướng và thực tánh của các pháp nên bảo là “tri chướng”.  Cái chướng này do bệnh 

pháp  chấp  sanh  ra.  Ðoạn  luôn  cái  chướng  này,  Bồ  Tát  cũng  chưa  đắc  Bồ  Ðề  vì  hai 

chướng có rộng hẹp. 




6. "Chơn đế": Do trí của bực thánh xét thấy được cái lý tánh chơn thật, vì lìa bỏ 

điều hư vọng nên gọi là chơn. Lẽ nó quyết định chẳng còn bị lay động nên bảo là Ðế. Lại, 

cái lý tánh đây, với Thánh là thật nên nói là Ðế  (chắc thực). 



7. "Tục đế": Tánh tình còn mê muội nhận thấy những sự tướng giữa cõi đời. Vì 

thuận theo cái phương pháp của phàm tục, mê tình nên gọi là Tục. Nó là cái đạo lý về 

phàm tục nên bảo là Ðế, vì người đời cho là quyết định không lay động. Lại sự tướng ấy, 

với thế tục nhận làm thật nên bảo là Ðế (cho là thực). 



8. "Sáu nghĩa tức Phật": 1. Lý tức Phật: vì tất cả chúng sanh đều có tánh Phật. 2. 

Danh tự tức Phật: vì hiểu biết kinh điển, nghe tiếng biết chữ. 3. Quán hạnh tức Phật: vì y 

theo giáo pháp để tu, tức là các vị ở trong ngôi ngũ phẩm. 4. Tương tợ tức Phật vì phát 

cái huệ giải tương tợ tức là các vị ở trong ngôi Thập Tín. 5. Phần chứng tức Phật: vì phá 

được một phần vô minh thì chứng đặng phần pháp thân, trí giác, tức là các vị ở trong bậc 

Sơ Trụ Nhẫn đến ngôi Ðẳng Giác. 6. Cứu cánh tức Phật: vì đoạn vô minh, chứng trí giác 

đều đã viên mãn rồi, tức là ngôi Diệu Giác. 



9. "Phật có 10 thân": 1. Chánh giác Phật; 2. Nguyện Phật; 3. Nghiệp báo Phật; 4. 

Trụ trì Phật; 5. Niết Bàn Phật; 6. Pháp giới Phật; 7. Tâm Phật;  8. Tam muội Phật; 9. Bổn 

tánh Phật và  10. Tùy nhạo Phật. 



1. Bồ Ðề thân (chánh giác Phật): thân Phật bằng cách thị hiện ra 8 cái tướng để 

thành đạo Chánh Giác. 2. Nguyện thân (nguyện Phật): cái thân Phật bằng khi mà 

nguyện  sanh  ở  cung  trời  Ðâu  Suất.  3.  Hóa  thân  (hóa  Phật):  cái  thân  Phật  bằng 

cách ứng hóa sanh ở nơi cung vua lại có hiện hóa thân, ắt hiện diệt thân nên gọi 

Niết Bàn Phật. 4. Trụ trì thân (trụ trì Phật): cái thân bằng cách sau khi nhập diệt 

để xá lợi của tự thân lại, đặng trụ trì Phật pháp. 5. Tướng hảo trang nghiêm thân 

(nghiệp báo Phật): cái thân Phật trang nghiêm bằng vô biên tướng hảo; đền trả lại 

cho  những  công  đức  bởi  tu  nhơn  đủ  muôn  hạnh  nghiệp  nhơn  lành  nên  gọi  là 

nghiệp báo Phật. 6. Thế lực thân (Tâm Phật): dùng từ tâm của Phật để thâu phục 

tất  cả  nên  nói  thế  lực  thân.  7.  Như  ý  thân  (ý  sanh  thân):  đối  với  các  vị  Bồ  Tát 

trước Thập Ðịa và trên Thập Ðịa để hiện ra cái Phật thân bằng như ý. 8. Phước 

đức thân (tam muội Phật): cái thân thường ở trong tam muội vì tam muội là cực 

điểm của phước nên gọi là phước đức. 9. Trí thân (tánh Phật) là cả 4 trí như Ðại 

Viên Cảnh Trí v.v... 4 trí đều là tánh đức bổn hữu nên gọi là tánh Phật. 10. Pháp 

thân (pháp giới Phật) là bổn tánh để cho trí thân hiểu rõ. 



10. "Lìa tứ quá": 1. Có 2. Không 3. Cũng có cũng không 4. Phi có phi không. Với 

4 điều trên vì chấp là thật nên thành quá thất (lầm lỗi). 



11. "Tuyệt bách phi": Cả 4 câu trên đều có gốc, ngọn, 3 đời, đã sanh khởi, chưa 

sanh khởi, cộng thành 100 câu, đều phi chân thiệt nên nói là “phi”. Vả như: 

"Có" có 4 câu là: 1. Có có 2. Không không 3. Có cũng có cũng không;  4. Có phi 

có phi không. 

"Không" có 4 câu là: 1. Không có 2. Không không 3. Không cũng có cũng không 

4. Không phi có phi không. 

"Cũng  có  cũng  không"  có  4  câu  là:  1.  Cũng  có  cũng  không  có  2.   Cũng  có  cũng 

không không 3. Cũng có cũng không có cũng không 4. Cũng có cũng không phi có phi 

không. 

"Phi có không" có 4 câu là 1. Phi có phi không có 2. Phi có phi không không 3. 

Phi có phi không cũng có cũng không 4. Phi có phi không phi có phi không. 

Nghĩa là: với cái lẽ chơn thật của nó, nếu bảo rằng (có) là phạm về cái lỗi tăng 

thêm; còn bảo rằng (không) là phạm điều lỗi giảm bớt; hoặc cho là (cũng có cũng không) 

là phạm cái lỗi tương vi (trái nhau, mâu thuẫn); cho là (phi có phi không) là phạm điều 

lỗi hí luận. Bởi lẽ chơn thật nó lìa ngữ ngôn văn tự nên hễ nói ra bằng cách nào cũng đều 

phạm lỗi cả, gọi là “ngôn sanh lý tán, thuyết tắc đầu giác sanh” (nói ra thì mất lý, nói ra 

thì đầu mọc sừng, tức là sanh vọng). 



12. "Ðọc lời người xưa": Sách Trang Tử chép rằng: “Vua Tề Hoàn Công đọc sách 

trên nhà. Thợ đẽo bánh xe tên là Biển đương đẽo bánh xe nhà dưới, buông dùi đục và đồ 

nghề, lên nhà trên tâu hỏi: 

- Xin tâu Bệ Hạ, Bệ Hạ đọc sách gì đó? 

- Sách của người xưa. 

- Người xưa còn sống không? 

- Qua đời rồi. 

- Thế thì sách bị đọc nó là cặn bã của người xưa thôi? 

- Quả nhân đọc sách, quan Luân Nhơn sao đặng phép lên nghị luận ư?  Vậy Quả 

nhân giao rằng: Hễ nói có lý do thì được sống, còn nói mà chẳng lý do là phải tội chết! 

-  Tâu  Bệ  Hạ!  Xin  lấy  cái  nghề  nghiệp  của  thần  hạ  để  xét  thử  như  thế  nầy:  Với 

việc đẽo bánh xe đây, nếu quá chậm thì nó non lỏng mà chẳng chắc; còn quá mau thì nó 

già gắt mà không lọt vào. Vậy không mau không chậm, vừa đắc nơi tâm, vừa hiện nơi 

tay, có cái lý số còn mãi. Với nghề hay ấy, hạ thần không thể truyền cho con mình được 

mà con của hạ thần nó cũng không thể nối truyền được cái tài nghệ của hạ thần. Thế nên 

năm nay đã 70 tuổi mà lụi đụi rồi đây, cái nghề hay đẽo bánh xe này nó cũng chỉ đồng lão 

hủ theo với hạ thần mà thôi, chả còn mấy ai nữa! Ôi! Cái điều mà người xưa chẳng thể 

truyền được đó nó đã theo người xưa qua rồi! Thế thì cái mà bị Bệ Hạ đọc đó, nó bất quá 

là bã xác của cổ nhơn vậy thôi; chớ nào phải sốt dẻo ngon lành gì? 

-  Quan  Luân  Nhơn  nói  đúng  lắm,  quả  nhơn  này  chỉ  gián  tiếp  với  văn  tự  của  cổ 

nhơn, chứ phi trực tiếp với cổ nhơn bằng đạo lý hay đạo vị gì cả”. 



13. "Tứ vô lượng tâm": 1. Từ vô lượng tâm: cái tâm ban vui cho vô lượng chúng 

sanh. 2. Bi vô lượng tâm: cái tâm cứu khổ cho vô lượng chúng sanh. 3. Hỉ vô lượng tâm: 

cái tâm thấy chúng sanh lìa khổ được vui mà mừng rỡ tán thành. 4. Xả vô lượng tâm: với 

3 cái tâm trên đều xả hết mà lòng không chấp trước. 

Với kẻ thân, người thù lòng vẫn bình đẳng; hỉ xả cho kẻ ân người oán, lòng công 

bình làm lợi cho chúng sanh thì gọi là "tứ đẳng tâm". Lòng không phân biệt mà phổ độ tất 

cả chúng sanh thì gọi là "Tứ vô lượng tâm". Với 4 tâm ấy nương theo 4 thiền định để tu; 

hễ tu được là được sanh lên cõi Phạm thiên nên cũng gọi là "tứ phạm hạnh". 



14. "Vô học": Trong ngôi tu hành, người đã chứng đến quả vị thứ 4, tức là A la 

Hán. Vì đã dứt hết rồi những vọng hoặc trong tâm, chứng đủ cả chân đế của thánh trí nên 

gọi là vô học, bởi không còn vọng tâm đâu nữa để dứt, không còn thánh trí đâu nữa để 

chứng.  Ðã  giải  thoát  ra  ngoài  tâm  vọng  hoặc  của  chúng  sanh  trong  3  giới.  Còn  3  quả 

thánh nhân kia là hữu học vì còn đoạn hoặc chứng chân. 



15.  "Tam  minh":  Ở  Phật  là  tam  đạt;  ở  La  Hán  là  tam  minh  (có  cái  trí  hiểu  các 

pháp sự vật rõ được cả nên gọi là minh). 1. Túc mạng minh: Biết cả sự sanh tử từ đời 

trước của thân ta với  thân chúng sanh;  2. Thiên nhãn minh:  Hiểu cả tướng sanh tử về 

kiếp sau của thân ta với thân chúng sanh; 3. Rõ cả cái khổ tướng sanh tử hiện đời nầy của 

thân ta và thân của chúng sanh: Nhờ có cái trí đó mà ta tự dứt được tất cả phiền não. Chữ 

lậu là phiền não, lậu tận là hết phiền não rồi. Phiền não là tham, sân, si, thất tình, lục dục. 



16. "Lục thông": Các thánh trong tam thừa tu đắc thần thông có sáu phép, là: thiên 

nhãn thông, thiên nhĩ thông, tha tâm thông, túc mạng thông, thần túc thông, và lậu tận 

thông.  1.  Ðắc  nhãn  căn  như  con  mắt  trời  Sắc  giới;  ngó  lâu  không  mỏi  nháy,  thấy  suốt 

không chi làm chướng ngại nên gọi thiên nhãn thông. 2. Ðắc nhĩ căn như lỗ tai của trời về 

Sắc giới: nghe rõ biết tiếng cả chúng sanh không chi làm chướng ngại nên gọi là thiên nhĩ 

thông. 3. Chứng đặng cái trí sáng suốt biết cả tâm niệm của chúng sanh nên gọi tha tâm 

thông. 4. Ðắc cái trí tự biết cả sanh mạng từ đời nầy suốt nhiều kiếp trước của mình và 

của chúng sanh lục đạo nên gọi  túc mạng thông. 5. Ðắc cái  thần lực dạo đi  qua lại rất 

nhanh tự tại, không chi làm trở ngại nên gọi thần túc thông. 6. Lậu tận thông tức là lậu 

tận minh đã nói ở tam minh trên. 

Chỉ có người tu Phật, chứng La Hán mới đắc cái lậu tận thông; còn 5 thông trước, 

những kẻ ngoại đạo tu tiên, kẻ tu pháp thiền hữu lậu, kẻ tu luyện thuốc, luyện chú, luyện 

bùa, luyện ngảI; cho đến các ông trời ở tam giới, các thần linh, các yêu quỉ... đều chứng 

được: hoặc 5 thông, 4 thông, 3 thông, 2 thông và 1 thông. Nhưng rốt rồi đều phải luân hồi 

lại phàm nhơn vì chưa chứng được cái lậu tận thông. Chữ “thông” nghĩa là tác dụng tự 

tại, không chi làm trở ngại. 

Phật, Bồ Tát, ngoại đạo tiên nhơn tu chứng đặng thì gọi là "tu đắc thông lực" vì 

tam thừa thánh hiền tu tam học mà đắc lục thông, ngoại đạo tiên nhơn tu thiền định mà 

hiện được ngũ thông. Còn 3 giới các trời đều có ngũ thông, nhẫn đến quỉ thần cũng có 

một vài thông đều chung gọi "báo đắc thông lực" vì y nơi quả báo tự nhiên có đặng. Lại 

quỉ thần, hồ ly tinh sở đắc là "nghiệp thông" vì nương nơi nghiệp lực mà đắc. 

(Tu theo Phật mới được 6 thông, các đạo kia chỉ có 5 thông còn bị luân hồi sanh 

tử, vì chưa diệt được ý thức vi tế vọng tưởng dù tu lên cõi trời Phi Phi Tưởng nhưng chỉ 

diệt được phần thô). 



17. "Rồng chịu thua": Hai anh em rồng Nan Ðà, Bạt Nan Ðà đều ở biển bên núi 

Tu Di. Phật thường lên cung trời Ðao Lợi, hai rồng ấy nổi giận rằng trách: “Cớ sao người 

trọc cứ đi trên chỗ ta ở?” Lần sau, Phật lại lên Ðao Lợi nữa, hai rồng ấy hà hơi khói thành 

mây  đen  làm  tối  mù  mịt  trời  đất.   Các  thầy  tỳ  kheo  xin  phép  để  ngăn  dẹp  nó  mà  Phật 

không cho; đến ông Mục Kiền Liên ra xin, Phật mới chấp thuận. Con rồng ấy nó biến 

hiện cái thân cực kỳ dài lớn, quấn núi Tu Di giáp 7 vòng, đuôi đập nước biển, đầu gác 

trên đảnh núi. Ngài Mục Liên hoá ra cái thân rồng lớn dài gấp hai nó quấn giáp núi 14 

vòng, đuôi quậy thấu đáy biển, đầu cất tới cung trời Phạm Thiên. Hai rồng ấy lại càng 

giận dữ, hóa phép mưa đá sạn tuôn xuống. Ngài Mục Liên hóa đá sạn ấy biến ra hoa sen, 

mềm mại khá yêu. Rồng còn giận mãi chẳng thôi, Mục Liên lại hóa làm những con giòi 

rất nhỏ, chun vào trong mỗi cái vảy, để cắn rứt lung tung, từ mắt chun vào tai, từ tai chun 

vô mũi, cứ chun vô, bò ra lúc nhúc như thế. Rồng bị đau quá phải chịu thua, nguyện qui y 

tam bảo. 



18. "Chẳng cho dời núi": Có một phái ngoại đạo, cả thầy trò là 5 trăm ông lão sư, 

dùng sức luyện thần chú để dời núi đổi chùa tiên. Chúng luyện hơn một tháng, núi đã lay 

động. Mục Liên lấy làm cảm thương vì núi ấy dời đi, tất cả nhân dân quanh vùng bị nhiều 

thiệt hại. 

Ngài lên đảnh núi ngồi thiền định, núi đứng yên lại như xưa. Chúng ngạc nhiên 

nói: “Pháp của chúng ta làm núi đã động, chừng vài bữa nữa là dời được, cớ sao cứng lại 

như trước? Tất nhiên có đệ tử Phật lòng từ khiến thế!” Chúng tự biết phép yếu, dẫn nhau 

đầu Phật. 



19.  "Ðem  con  cháu  họ  Thích  giấu  trên  cung  trời":  Vua  Lưu  Ly  đánh  giết  họ 

Thích; Mục Liên muốn cứu mà Phật cho là do cái định nghiệp khó trốn. Nếu cứu là làm 

việc bất bình vì Lưu Ly vương mất nợ! Tuy đã biết lẽ nhơn quả báo ứng giữa họ Thích 

với vua Lưu Ly, nhưng Mục Liên không nỡ điềm nhiên tọa thị, ông hóa phép thần thông: 

đem được 500 người Thích chủng giấu trong bình bát để tản cư lên cung trời Ðại Phạm. 

Trận giặc ấy chấm dứt rồi, Mục Liên lên đem bình bát về để giở nắp ra coi thì 5 trăm 

người Thích chủng kia đâu mất mà chỉ còn là một bình bát máu vậy thôi.  Thế đủ biết 

rằng: Với nghiệp lực quả báo, Phật cũng không thể binh vực để cứu bằng cách bất bình 

cho bên đòi! 



20. "Ngăn xe, đốt  nhà":  Kỳ Vực là ông Tổ thầy  thuốc của Ấn Ðộ, là đệ tử của 

Mục Liên, đã mãn phần, sanh lên cung trời Ðao Lợi. Nhơn một đồ đệ đau bệnh nan y, 

Mục  Liên  lên  trời  để  hỏi  thuốc.  Gặp  các  trời  trẩy  hội  rong  chơi,  Kỳ  Vực  ngồi  trên  xe 

không bước xuống, chỉ chào thầy bằng cách chấp tay mà thôi, Mục Liên dùng thần lực 

ngăn không cho xe chạy. Buộc lòng Kỳ Vực phải xuống xe để thú tội rằng: “Chư thiên vì 

sự hưởng phước bắt buộc vui say, đến đỗi chẳng còn rỗi rảnh để ngó mặt nhau! Tôn giả 

ngài muốn gì mà hạn chế điều tự do vui sướng của đệ tử thế nầy?” Ngài Mục Liên cho 

biết việc đi tìm thuốc chữa bịnh ấy. Kỳ Vực đáp rằng: “Với chứng bịnh  đó chỉ còn có 

phương pháp thiên y, nghĩa là nhịn đói thì tự nhiên lành bệnh, dẫu không lành đi nữa thì 

cũng mau  giải thoát được cái  xác khổ”. Bấy  giờ Mục  Liên buông xe cho Kỳ Vực mới 

được đi chơi với các trời (ông Kỳ Vực có chỗ nói ông Kỳ Bà). 

Ðức Chúa Trời Ðế Thích sau khi chiến thắng mặt trận cùng đánh với thần A Tu 

La, kiến thiết một lầu đài bằng thất bửu kỳ diệu trang nghiêm để kỷ niệm cuộc thắng trận 

và thưởng tướng khao binh. Tiệc tùng ăn lễ, biểu diễn lắm trò vui mừng thắng thưởng. 

Nhơn dịp ngài Mục Liên ghé vào, đức Thiên Chủ đón tiếp, rước đi xem cuộc triển lãm và 

cắt nghĩa giới thiệu danh nầy cảnh nọ. Thấy Mục Liên nghĩ là ông thầy tu ở nhơn gian 

mới lên, các ả gái trời làm bộ e lệ, trẻn trờ, lỏn núp trong các bức màn ngọc trướng hoa 

mà rỉ rịch vì không được tự tiện múa hát để hầu đức Chúa của chúng ả. Mục Liên biết vì 

thế mà đức Chúa nó không tu tỉnh được; cũng bởi một cớ ấy Mục Liên dùng thần lực hóa 

lửa tam muội chân hỏa ra phừng phừng hực hỡ.  Cả bà con của đức Thiên Chủ đều thấy 

ngôi nhà thắng trận bị phát hỏa thiêu rụi! Cả trời chúa, tôi buồn chán và than: “Vui nọ 

chưa no, buồn nầy dồn đến”. Thừa dịp Mục Liên an ủi, giảng: “Tam giới vô an, du như 

hỏa trạch. Lạc thị khổ nhơn. Vô thường, vô ngã”.... Ðức Chúa Ðế Thích nghe được hết 

mê, hồi đầu giác ngộ, hoan hỉ lo tu, trả tù binh lại cho thần A Tu La vương.  Bấy giờ, 

Mục  Liên thâu pháp thần thông lại, thì ra bà con tôi chúa thấy nhà thắng trận vẫn còn 

nguyên hiện, mới biết phép thần của tôn giả cảm hóa v.v... 



21. "Hai chữ tảo chửu": Tảo: quét; chửu: cây chổi. Kinh Pháp Cú chép: “Nước Xá 

Vệ, có thầy tỳ kheo tên là Bàn Ðặc. Sau khi xuất gia học hoài không thuộc vì quá ư ngu 

dốt, bởi tối dạ lắm! Ðến đỗi Phật giao cho năm trăm thánh A la Hán, luân phiên mỗi ngày 

hai vị để thay đổi dạy ông học một bài kệ rằng: 

"Cần tảo già lam địa, 

Thời thời phước huệ sanh, 

Tuy vô tân khách chí, 

Diệc hữu thánh nhơn hành". 

NGHĨA: 

Siêng quét đất vườn chùa, 

Mỗi giờ sanh phước huệ, 

Dù không khách khứa đến, 

Cũng có thánh nhơn đi. 



Ðã 8 năm qua, mà ông học chưa thuộc! Anh của ông là Châu Lợi quở rằng: “Em 

không thể học thuộc được, tốt hơn là thôi! về tục làm cư sĩ cho xong!” Bàn Ðặc đến đứng 

dựa cửa Kỳ Hoàn mà khóc và than tiếc rằng: “Nếu hoàn tục thì làm sao hằng ngày được 

thấy đức Thế Tôn?” Phật thấy, ra hỏi: “Cớ gì thế?” “Năm trăm thánh tăng đã chán dạy vì 

con tối dạ, lại bị anh con đuổi hoàn tục, e không được thường thấy Phật nên con khóc!” 

“Thôi đừng khóc! Vào đây”. Phật nắm tay dắt về Tịnh Xá, bảo ở với Phật, Phật đưa cho 

một cây  chổi  và dạy  cho học hai  chữ: “Chổi  quét”. Ông  đọc được  "chổi" lại quên  chữ 

"quét", mà hễ nhớ được chữ "quét" thì lại quên chữ "chổi". Cứ như thế mãi, luôn đến mấy 

ngày. Ðến chừng xét biết ông sắp hết nghiệp chướng, Phật mới thừa dịp để khai thị rằng: 

“Với 2 chữ „chổi quét‟, nó có sự và lý thế nầy: Sự là cầm cây chổi vật hữu hình để quét 

sạch bụi bặm và rác rến nơi ngoài nhà là cư địa, đặng trông mát khỏe cho ta lẫn người. Lý 

là gìn cây chổi pháp vô hình để quét sạch bụi bặm là phiền não nơi trong nhà là tâm địa, 

đặng giữ thanh tịnh cho ta với người. Tóm lại, quét sạch cả bụi trần cấu uế trong thân tâm 

ta và chúng, chớ có gì lạ lùng đâu mà không nhớ?” Phật vừa dứt lời, ông liền sáng suốt, 

chứng quả La Hán, đủ 6 phép thần thông. 

Bấy  giờ, bên phái  Lục  Quần Bý Xu Ni có tịnh xá riêng, đã lạy Phật  thỉnh giáo 

giới. Phật sắp đặt: mỗi ngày có một Bý Xu sớm mai đến giáo giới, rồi về Kỳ Hoàn. Ðến 

phiên ông Bàn Ðặc đi giáo giới, các Bý Xu Ni đều ngơ ngác mà hỏi với nhau: “Sư huynh 

ấy  tối  dốt  tận  mạng  đi,  mà  nay  đến  huỷnh  làm  gì  giáo  giới  được.  Có  lẽ  huỷnh  cậy  sư 

huynh của huỷnh là huynh Câu Lợi thay thế cho, chớ huỷnh mà giáo giới gì?” Ðương còn 

dư luận, không dè ông đã reo gậy tích trước sân. “Ủa! Huỷnh đã tớI! A ha! Huỷnh thiệt”, 

bà nào cũng xầm xì, mủm mỉm, có ý cười cợt bằng cách dễ ngươi. Nhưng, giới luật bắt 

buộc nên phải ra rước vào, làm lễ, dưng cơm, rồi hầu nghe thuyết pháp. Bà nào cũng lấy 

vạt áo cà sa che miệng và sụt sịt cười hoài nên chả dám để trống. Ngồi trên pháp tòa thầm 

nghĩ mình kém đức nên mới có cái cảnh ngộ nầy; ông bố cáo rằng: “Kính cùng các pháp 

tỷ; mặc dù tối dốt, chớ đệ đã học hiểu được vài nghĩa của hai chữ "chổi quét" mà Phật 

chứng  truyền.  Vậy  các  chị  hãy  để  tâm  yên  lặng  nghe  đệ  giảng  coi  có  hợp  pháp  với 

chương trình giáo giới không? Thưa các đại tỷ! Người tu Phật, tùy mỗi trình độ mà học 

hỏi tu niệm có nhiều phương pháp, nhưng yếu điểm cũng không ngoài phủi giũ cho sạch 

bụi trần cũng như đào thải cho hết phiền não, nhứt là tảo thanh những chướng ngại vật là 

ngã mạn khinh ngạo để cho thân khẩu ý 3 nghiệp đều khiết bạch, 6 căn được thanh tịnh 

như gương lau sạch bụi. Cốt được như thế mới mong minh tâm kiến tánh, chứng quả vô 

lậu. Ấy là nghĩa của hai chữ "chổi quét" v.v... Vậy có thể nói: với 8 vạn 4 nghìn pháp 

môn, cũng không ngoài ý nghĩa của 2 chữ "chổi quét" là vì quét sạch 8 vạn 4 nghìn bụi 

trần lao. Ðó các chị xét có phải thế không?” Tôn giả vừa hỏi rồi, các tỳ kheo ni đều giật 

mình, chứng ngộ quả A  La Hán, sạch lòng khinh mạn, đủ niệm kính  thành, khấp khởi 

hoan nghinh, ân cần bái tống. Bấy giờ vua Ba Tư Nặc thỉnh Phật và chúng tăng vào cung 

thụ  trai,  Phật  đưa bình  bát  cho Bàn Ðặc bưng, bảo đi  sau chót,  Phật  đi  trước hết,  kế 1 

ngàn 2 trăm 50 Tỳ kheo, lần lượt vào cửa thành. Sau rốt đến Bàn Ðặc bị quân lính gác 

cửa ngõ cản lại không cho vào và chỉ trích rằng: “Chúng tôi là cư sĩ không thể học được 

nhiều vì bận việc quân chánh, gia đình, nhưng cũng thuộc được một hai bổn để hôm sớm 

tụng niệm; còn huynh đã làm tỳ kheo, một bài kệ 20 chữ mà 3 năm rồi cũng học chưa 

thuộc! Thế có tài đức gì đâu hòng vào thụ của nhà vua cúng?” 

Ðến giờ Phật lên trai đàn tưởng bình bát để cơm vào, ông ở ngoài ngọ môn dùng 

thần lực kéo dài cánh tay đưa bình bát đến ngay trước Phật; cả vua cùng bá quan lấy làm 

kinh ngạc! Vì chỉ thấy cánh tay quá dài mà không thấy người nào đâu cả? Phật phải giới 

thiệu để cho vua biết rằng: “Ðây là cánh tay của Bàn Ðặc đó, vì quân lính không cho La 

Hán ấy vào mà bình bát của ta giao cho ông ấy bưng, biết trong này tới giờ thụ trai nên 

dùng thần biến đưa bình bát vào”. Vua sai các quan vội ra rước vào... Cuộc trai phạn rồi, 

vua hỏi: “Ðức tôn giả đây vì sao tối dạ? Lại học cách nào được chứng quả như thế?” Phật 

dạy rằng: “Kiếp trước là người tu học thông lắm, chỉ vì muốn để một mình làm thầy quán 

chúng  nên  bỏn  xẻn  không  bố  thí  pháp  cho  chúng,  sợ  chúng  hơn  mình.  Bởi  cái  tội  lẫn 

pháp đó, thành thử đời nầy mắc quả tối dốt. Nhưng nhờ có lòng ham tu và mến ta mà tội 

diệt phước sanh, chướng kia tỉa hết, huệ nọ sáng thêm, chỉ học 2 chữ mà chứng quả như 

thế”. Cả trai đàn đại hội vua quan ai nấy đều được nghe biết: cái tội tiếc pháp như thế kia, 

và không dám (khinh người) như thế. Tiệc rồi bái tạ, đưa Phật, Tăng về. Tôn giả từ đây 

mới được chúng kính trọng. 



22.  "Phóng  ngưu":  Tiếng  Phạn  (Nanda)  Nan  Ðà,  dịch  Hỷ,  cũng  tên  là  Phóng 

Ngưu. Sách Pháp Hoa Huyền Tán chép rằng: “Nguyên là người chăn nuôi trâu bò. Gặp 

Phật, ông hỏi thắc mắc về cái nghề chăn nuôi, nghĩ bụng cho Phật chắc là chưa hiểu đến 

cái nghề hèn mọn ấy. Phật giảng về nghề chăn nuôi có 11 sự v.v... Ông biết Phật là đủ trí 

biết tất cả, đầu Phật xuất gia, rất thông minh. Phật sai ông làm giáo giới, 500 tỳ kheo ni 

nghe pháp rồi đều chứng quả La Hán. 



23. "Ăn lúa ngựa": Một trong 10 chướng nạn mà Phật còn chịu dư báo hay là dư 

ương, thấy trong Trung Bản Khỉ kinh cuốn hạ, Ðại Phương Tiện Phật Báo Ân kinh cuốn 

3, kinh Luật Dị Tướng cuốn 5, Trí Ðộ Luận cuốn 6, và kinh Hưng Khởi Hạnh đều chép 

rằng: Bên nước Tỳ La Phiến, vua A Kỳ Ðạt (Agnidatta) thân ngự đến Kỳ Hoàn để rước 

Phật và 500 đệ tử tỳ kheo về bổn quốc 3 tháng an cư. Phật và chúng Tăng kiết hạ cấm túc 

rồi; bấy giờ có ông trời Thiên Ma vương giáng hạ nhập vào thân tâm của vua làm vua mê 

sa tửu sắc, ca nhạc với cung phi mỹ nữ trong nội điện, lại nghiêm cấm cả 3 tháng không 

cho tâu việc lớn, nhỏ, ra, vô gì hết. Thì ra quên không cúng Phật hộ Tăng. Chúng Tăng 

xin phép đi khất thực, Phật không cho vì đã thụ thỉnh ở đây, lại đi hóa trai nơi khác thì 

đâu trọn lời hứa với đàn việt đây.  Bấy giờ có người nước Ba la Nại lùa bầy ngựa cho đi 

ăn đến thành Tỳ La Nhiên thấy Phật và chúng Tăng vì chịu hứa cấm túc mà phải bị khổn, 

động lòng cảm thiết, phát tâm thảo luận với chúng Tăng rằng: “Không dám nào!  Tôi chỉ 

có chở theo mấy xe lúa để nuôi ngựa đây, tính muốn bớt ra một mớ, làm gạo cơm bánh 

để cúng Phật hộ Tăng trong vài tháng này, không biết Phật có thụ dụng chăng?” Chúng 

Tăng vào bạch... Phật dạy rằng: “Phải tùy nghiệp thụ dụng chớ sao!” v.v... Còn 7 ngày 

nữa các nhà hào phú, cư sĩ xa gần nghe biết, đem vật thực vào cúng dường. Ðến ngày giải 

cấm (giải chế) Phật bảo A Nan vào cáo vua, mãn hạ, từ giã về Kỳ Hoàn. Trời Ma Vương 

thăng, vua được tỉnh lại biết là bị Ma vương ám ảnh, rất ân hận lạy Phật và đại chúng xin 

cho sám hối! Chứ sự quá si điên, đã dĩ lỡ ra rồi, ăn năn không kịp! Phật khuyên nhủ rằng: 

“Nhà vua chớ buồn! Vì đấy cũng là Ma chướng quả báo mà chúng ta hết  nợ với  nhau 

rồi!” Về đến chùa, kế thấy vua và các quan xe giá chở tứ sự đến cúng dường, để xin hỏi 

qua về quả báo vừa rồi.  Phật bảo rằng: “Ðời trước rất lâu xa, có đức Phật Tỳ Diếp La ra 

đời. Trong thành Ma Bạt, vua là Bàn Ðầu mời Phật và chúng Tăng vào nội cung cúng 

dường. 

Bấy giờ có người bà la môn tên Nhơn Ðề Kỳ Lợi là một nhà đại triết học, thâu 

dạy  được 500 đệ tử. Thấy  vua sùng bái  cúng dường Phật, Tăng, sanh tâm  tật đố  rằng: 

"Với bọn trọc đầu đó, có lúa ngựa mà cho chúng nó ăn, chớ đồ ngon vật quí đâu mà cho 

uổng!”  Cả  thầy  trò  cũng  đồng  ganh  ghét  chế  nhạo  như  thế...  Phật  kết  luận:  “Này  đại 

chúng có biết chăng? Người bà la môn ấy nay là Ta vậy. 500 đồ đệ kia chính 500 La hán 

đây. Vì nhơn duyên đó, ta cùng các ngươi phải chịu khổ tam đồ, nay dù chứng quả như 

thế nầy hãy còn dư ương phải trả!” 

Kinh Lăng Nghiêm cuốn 6, Phật cũng nói:  “Chính như Ta phải ăn lúa ngựa để trả 

quả báo”. 



24.  "Tháp  không  chịu  tiền  của  vua":  Vua  A  Dục  (Asoka)  đi  chiêm  lễ  các  ngôi 

tháp của chư La Hán. Khi đến lạy tháp của ngài Bạt Câu La, vua đọc vài câu có ý nhắc 

đời rằng: “Tuy tự luyện vô minh vu thế thiểu lợi ích”, lúc ngài còn ở đời dù chơn tu bằng 

cách ở chỗ vắng vẻ để rèn dứt vô minh, thành ra ít có lợi ích cho đời” và cúng 20 cái bửu 

bối (tiền bạc bằng ốc xà cừ), nhưng rồi tiền bửu bối ấy từ trong tháp bay ra theo dính nơi 

chơn của vua. Các đại thần thấy thế cả kinh, phục rằng: “Lúc tôn giả còn ở nhơn gian, ưa 

một mình nơi vắng, thiểu dục tri túc nên nay ngôi tháp của tôn giả, cũng vẫn còn không 

chịu dụng tiền của thế gian”. Thanh liêm đến nỗi! 



25. "Voi mọc sáu ngà": khi đức Văn Thù sanh, trong xứ hiện 10 điềm tốt: 1. Ánh 

sáng hực đầy buồng; 2. Sương ngọt sa đầy sân; 3. Dưới đất nổi lên bảy báu; 4. Thần tài 

mở kho đã giấu; 5. Gà nở con chim phụng; 6. Heo đẻ con lợn rồng; 7. Ngựa sanh con kỳ 

lân; 8. Bò đẻ con bạch trạch; 9. Kho lúa hóa thóc vàng; 10. Voi mọc 6 ngà. 



26. "Hội Long Hoa": Ðức Di Lặc Bồ Tát, hiện nay (1953) ở nội viện trên cung 

trời thứ tư là trời Ðâu Suất Ðà; đương thời ông Ðinh Phước Bảo (trước đây 20 năm) tính 

còn năm mươi sáu ức bảy ngàn muôn năm nữa là Di Lặc ra đời. Kinh Di Lặc Hạ Sanh 

chép:  “Ðến  vườn  Hoa  Lâm,  ngồi  dưới  cây  Long  Hoa  bồ  đề  thành  Phật,  mở  pháp  hội 

thuyết pháp độ sanh, nên gọi là Long Hoa hội”. Kinh Tăng Nhứt A Hàm cuốn 44 chép: 

“Cách  thành  Trĩ  Ðầu  không  xa  mấy,  có  đạo  thụ  gọi  là  cây  Long  Hoa,  Bồ  Tát  ngồi  đó 

thành đạo quả vô thượng”. Kinh Di Lặc Ðại Thành Phật chép: “Nguyên tên cây ấy là Bôn 

Na Già, nhánh nó hình  như con rồng, nở bông có nhiều tia báu quí rất  đẹp”. Kinh Ðại 

Nhựt  cuốn  7  chép:  “Bôn  Na  Già  là  hoa  cây  rồng”.  Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  chép: 

“Hoa nhánh như hình đầu rồng nên gọi là Long Hoa Bồ Ðề thụ”. Xin xem bài Long Hoa 

tam hội ở cuốn trung sách Qui Nguyên Trực Chỉ mới rõ hơn... 



27.  "Ðường  tẻ  mất  dê...  bắn  trúng  chim  hộc":  Sách  Liệt  Tử  biên  rằng:   Có  một 

người  ở  bên  xóm  thầy  Dương  Tử  mất  dê,  người  ấy  đã  dẫn  cả  gia  nhơn,  lại  còn  mượn 

thêm kẻ đồng tử của thầy Dương nữa để rượt theo kiếm dê. Thầy Dương hỏi: “Chỉ mất có 

một con dê, rượt theo chi đông lắm thế?”  Người đáp: “E vì nhiều đường tẻ như ngã ba, 

ngã tư chẳng hạn, nên phải có đông người đặng chia ra để kiếm theo mỗi con đường mới 

được”. Mà rồi trở về chớ không tìm  thấy dê đâu cả bởi  vì  trong đường tẻ lại có nhiều 

đường tẻ nũa, thành thử rốt rồi chả biết con dê nó ở chỗ nào? Nên nói: Với cái đạo cả tỷ 

như nhiều ngả mới mất dê, là để tỏ rằng kẻ học đạo bởi lòng ham học lấy nhiều phương 

nên mất sống; kêu bằng: “Ða thư loạn tâm. Nghĩa lộ thái đa, lý độ quá. Ða hư bất như 

thiểu thiệt”. 

“Chim hộc” là cái đích giữa tấm da để thi bắn. Bên Tàu xưa thuở đời Ðường, đời 

Ngu dùng vải hoặc da làm bia, chính giữa vẽ con hộc, hoặc hình gấu, cọp, beo, hươu, nai. 

Những khi chọn thi hoặc cùng tân khách  yến ẩm, dựng bức bia ấy lên, hễ ai bắn trúng 

đích là được phần thắng nên gọi là “xạ hộc” (bắn tên da). 



28. "Trao lại cho Quán Âm Thế Chí": Kinh Bi Hoa chép lời Phật Thích Ca thuyết 

pháp tiên tri rằng: 

Ðức Phật A Di Ðà trao lại cho ngài Quán Thế Âm lên làm Phật hiệu là Phổ Quang 

Công Ðức Sơn Vương Như Lai; sau rồi đức Phật ấy trao lại cho ngài Ðại Thế Chí lên làm 

Phật hiệu là Thiện Trụ Công Ðức Bửu Vương Như Lai. 

Hỏi:  Di  Ðà,  Quan  Âm,  Thế  Chí  và  Thanh  Tịnh  Ðại  Hải  chúng  mà  thường  bữa 

tụng công phu tới đó, quí thầy gọi là lạy tứ thánh hiệu; 3 hiệu trên đã hiểu rồi, còn hiệu 

sau đó chưa được biết danh tích là chi và có trao tiếp làm Phật sau đức Thế Chí không? 

Ðáp: Không, vì là một hiệu (chung tất cả), chứ phi là hiệu riêng như Quán Âm, 

Thế Chí. Bởi rằng: Thanh Tịnh tức là Tịnh Ðộ; Ðại Hải chúng:  cả biển chúng, nghĩa hơn 

cả biển người. Vậy biết: “Nam mô Thanh Tịnh Ðại Hải chúng Bồ Tát” nghĩa là: kính lạy 

cả biển chúng Bồ Tát trong cõi nước Thanh Tịnh. Vì Tịnh Ðộ là gọi tắt câu “thanh Tịnh 

trang nghiêm quốc độ”. 



29. "Ca chiên lân đà":  Sách Pháp Uyển Châu  Lâm  chép rằng:  “Chim Ca Chiên 

Lân Ðà, sanh trưởng ở cù lao biển; ôm đụng đến, thân tâm sướng lạ hơn cái sướng của 

trời Lục Dục”. Kinh Chánh Pháp Niệm chép: “Ca Chiên Lân Ðà dịch Khả Ái điểu (chim 

khá yêu), sanh ở trong bể, chạm đến rất vui sướng. Tại thế giới này, đến thời kiếp tăng, 

mỗi người đều sống đủ 8 vạn 4 ngàn tuổi, có Chuyển Luân Vương ra đời, tức có thứ chim 

ấy cũng sanh ra vì là vật quí báu trong thất bửu, mà do nơi hạnh phúc của Luân Vương 

mới xuất hiện. Chim ấy hình như chim oan ương, cũng loài thủy điểu. Tuy vậy nhưng mà 

không bằng đụng thứ cỏ công đức bên cõi tịnh độ, sự vui sướng bội thắng hơn. 



30. "Tình lự": Tình là tình cảm, Lự là tư lự, là tất cả những hỉ, nộ, ái, ố... tư duy 

vọng tưởng mà trong kinh sách Phật gọi là kiến hoặc, tư hoặc, cả 8 vạn 4 nghìn phiền não 

chướng. Nước ở thế giới Ta Bà, người ta tắm chỉ sạch được cái bụi phiền não ngoài thân 

nhưng chỉ được một chập lát mà thôi vì là uế độ.  Nước bên cõi Thanh Tịnh hễ tắm rồi là 

sạch luôn bụi phiền não trong tâm nữa là khác nên gọi “tâm tịnh, độ tịnh”, vì là tịnh độ, 

cả y báo, chánh báo đều thanh tịnh trang nghiêm. 



31. "Miệng ra mùi thơm của sen": Truyện chép: “Ông Âu Dương Vĩnh Thúc ra 

làm quan Tri Châu tại đất Dĩnh. Ở đó có một quan ủy (nghĩa là đĩ nhà quan) vì chỉ có 

quan lớn nhứt trong châu mới được, bởi nàng có sắc hơn hết, lại miệng và mồ hôi đều 

phưởng phất tươm ra hơi liên hương. Có nhà Tăng biết túc mạng của nàng: Kiếp trước 

cũng  làm  thân  phụ  nữ,  thường  tụng  kinh  Pháp  Hoa  suốt  30  năm.  Giờ  rảnh  lại  thường 

ngâm luôn mấy câu:  “thanh liên hoa hương”... Nhưng ngài Tri Châu cũng chưa chịu tin; 

nhà Tăng thí nghiệm cho biết rằng cách đọc trước vài câu thì nàng ấy tiếp ứng khẩu đọc 

luôn trọn bộ bằng cách thuộc lòng; còn đọc kinh khác thì nàng chả biết một chữ nào ráo. 

Chừng đó quan Tri Châu mới tin chắc rồi hỏi rằng:  “Kiếp trước đã tu trì đến bực đó, sao 

đã chẳng siêu lại đọa như vậy?” Bởi một niệm sai lầm, nên đến nông nỗi! 



32. "Tu phước đời  là nhơn hữu lậu":   Lương Vũ Ðế hỏi  đức Sơ Tổ rằng:  “Quả 

nhơn dựng chùa, lên cốt Phật, tu đủ việc phước thiện, sẽ được bao công đức?” Sơ Tổ đáp 

rằng: “Hẳn không công đức”. “Vì sao không công đức?”  “Nó chỉ là cái quả phúc nhỏ của 

trời và phú quới của nhơn gian, vì là cái nhơn hữu lậu như bóng theo hình, dù có nhưng 

không  thật”.  “Thế  nào  là  công  đức  chơn  thật?”  “Dẹp  hết  vọng  tâm,  lòng  không  chấp 

trước, thí tài, thí pháp, phước huệ đều tu, người tức là ta, không phân bỉ thử, không nghĩ 

như trồng cây mong sau ăn trái, tâm cảnh như thế, mới là công đức”. 

Vũ Ðế hiểu được khen phải và than: “Với việc làm mà tâm được như thế, thật là 

khó làm. Nhưng nếu không làm, cũng chưa phải là người biết học Phật!” 

---o0o--- 

QUYỂN THỨ BA 

 Quyển 3 A 

Ðất Cổ Hàng chùa Vân Thê  Sa Môn Chu Hoằng thuật lại. 



THIÊN NHẠC VŨ HOA (phân ra làm bốn phần) 

1.      Thiên nhạc (nhạc trời) 

2.      Kim địa (đất vàng) 

3.      Vũ hoa (tuôn hoa) 

4.      Tổng kết (tóm kết) 

  

THIÊN NHẠC 

          Lại nầy nữa Xá Lợi Phất! Cõi nước của Phật kia thường trỗi nhạc trời. 



SỚ: Văn  trƣớc kể ao báu, văn đây nói  trên đất bằng vàng, có hoa trời,  nhạc 

trời xen lẫn chói hực. “Nhạc trời” là khác với nhạc đời vậy. “Thƣờng trỗi” là không 

hở dứt vậy.  

  

          Sao: “Khác với nhạc đời” là kinh Ðại Bổn nói: Cõi trời thứ nhứt có 4 vua Trời và 

các  vị  Thiên  nhơn  đem  trăm  ngàn  món  hương  hoa,  trăm  ngàn  tiếng  âm  nhạc  để  cúng 

dường Phật và các vị Bồ Tát, chúng Thinh Văn. Cõi trời thứ hai, trời Ðế Thích (đức Chúa 

Trời) và 32 vua trời, với cả các đức Chúa Trời ở Dục giới cho đến trời thứ bảy là cõi trời 

Phạm (Phạm Thiên), tất cả các trời đều đem hoa thơm, nhạc hay của mỗi cõi lần lựa gấp 

bội phần, đem dâng cúng Phật và đại chúng. 

Lại nói: “Cũng có tự nhiên muôn món kỹ nhạc, không món nào là chẳng phải tiếng 

nói pháp, thanh tao thảnh thót, rõ hay thanh nhã; tất cả các tiếng tăm khác không thể sánh 

kịp”. 

Quán  Kinh  nói:  “Có  vô  lượng  các  vị  trời  và  thần  trỗi  tiếng  nhạc  trời.  Lại  có  các 

món đồ âm nhạc, như treo tòn ten ở trên hư không, tợ hồ các bửu tràng của trời Ðế Thích, 

không ai khảy mà nó tự kêu”. Vì thế những tiếng nhạc của các vị thiên nhơn đánh kia, 

không phải trong nhơn gian này có được. Cho nên nói “khác với nhạc đời” vậy. 

“Không hở dứt” là: Nhạc đời cần người, có đánh, có nghỉ. Nhạc Trời tự kêu, cho 

nên nói “thường trỗi” vậy. Nay người niệm Phật, ngày lâm chung, có nhạc trời rước trên 

không, chính cõi Tịnh Ðộ mới có nhạc trời thường trỗi vậy (Trời: thiên nhiên, tự nhiên, 

nghĩa là sẵn sàng). 

SỚ: Xứng lý thời tự tánh có muôn đức dung hòa là nghĩa thiên nhạc.  

          

          Sao: Tự tánh như thật không thời chẳng dính một mảy trần; như thật chẳng không 

thời lẫn bày muôn đức, điều hòa và xuôi thuận chẳng trái, đằm thắm một mực không sai. 

Mức nhẫn tấn (nhẫn nhục, tinh tấn) vừa chừng cao thấp như tiếng quyên reo, tiếng trì trỗi. 

Chỉ  Quán  đều  thành  Ðịnh  Huệ  thời  tiếng  khánh  dứt,  tiếng  chuông  khua.  Giọng  từ  bi 

thương  mà  không  hại,  nhịp  hỷ  xả,  vui  mà  không  đắm  (1).  Thiên  nhạc  như  thế,  chẳng 

những không khua, lại còn không tiếng. Tiếng Võ lặng, tiếng Cung trầm nhưng vang cả 

trời, rền cả đất. 

          

Kim Ðịa 

Vàng ròng làm đất. 



Sớ: Văn đây noi theo trƣớc để khởi văn sau, nói Cực Lạc thế giới trên thời có 

nhạc  trời,  dƣới  đất  có  vàng  la  liệt.  Mà  ở  trên  đất  vàng  ròng  ấy,  chẳng  những  tai 

nghe tiếng nhạc trời, mắt cũng đƣợc thấy hoa trời nữa.  

          “Vàng ròng” là nói trên đất bằng ngọc lƣu ly xen thêm thứ vàng ròng. Song 

cũng nhiều thứ báu, không nhứt định (vì tùy công đức tu niệm Phật đến đâu đƣợc 

đến đó).  



Sao:  “Xen  thêm  vàng  ròng”  là  gì?  Như  trong  Quán  kinh  nói:  “Thấy  đất  lưu  ly 

trong ngoài ánh suốt. Dưới có trụ kim tràng bằng ngọc kim cang thất bảo, đỡ đội trái đất 

lưu ly. Hình tràng có tám khía, bằng trăm món báu hiệp thành. Mỗi thứ ngọc báu phóng 

ra hàng nghìn tia sáng. Mỗi mỗi ánh sáng có tám vạn bốn nghìn màu sắc, chói hực trên 

quả đất lưu ly như ức nghìn mặt nhựt. Trên quả đất lưu ly, có các dây bằng vàng ròng, 

lộn lạo xen nhau. Lại có bảy thứ ngọc báu làm giới hạn chừng ngằn rành rẽ”. 

Cứ đây thời quả đất vốn là lưu ly mà vàng ròng lại là món trang nghiêm để cản lót, 

ngăn ranh trên mặt đất vậy. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Cõi kia tự nhiên (sẵn có) bảy món báu, thể tánh nó mềm mại 

ấm áp, xen nhau làm đất. Hoặc chỗ thì thuần một món báu, ánh hòa quang chói vọi, vượt 

khỏi mười phương, rộng rãi, thênh thang không thể cùng tột. Ðất đều bằng phẳng không 

có núi Tu Di và các non, biển, hầm, hố, giếng, hang và các chỗ u ám”. 

Cứ đây, thời cũng có thể nói: Cõi đất kia chỉ toàn là bằng vàng ròng. Bởi vì nước 

kia rộng lớn, chẳng những một góc vàng ròng hay lưu ly. Ðó là chỉ nói một, hoặc hai món 

báu đó thôi. Thật ra cả các món báu hợp thành cõi đất, thế thì sẽ còn ngọc báu nhiều đến 

vô cùng! 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh chơn nhƣ bình đẳng là nghĩa đất vàng.  



Sao: Chơn Như thời không tạp, không uế, không đổi, không dời, trải muôn kiếp 

mà  thường  mới.  Bình  đẳng  thời  chẳng  tăng,  chẳng  giảm,  chẳng  thấp  là  chỗ  nghìn  bậc 

thánh, chung nơi (đi). Phật Tỳ Xá Như Lai nói: “Trước phải bình cái tâm địa thời thế giới 

mới bình” (2). Như ông Xá Lợi Phất tâm có cao thấp mới thấy rõ cõi này gò nổng, hầm 

hố. Cho nên chỗ đi của mỗi người là vàng ròng, đâu đợi đức Như Lai lấy ngón chơn nhấn 

dưới đất (3). 



Vũ Hoa (phân ra làm ba phần) 

                   1.- Thiên vũ diệu hoa (Trời rải bốn thứ hoa quí) 

                   2.- Trì dĩ cúng Phật (chúng đem hoa cúng Phật) 

                   3.- Cúng dĩ tự thích (cúng rồi tự vui sƣớng) 



Thiên Vũ Ðiệu Hoa 

Ngày đêm sáu thời trời rải hoa Ðà-La. 



Sớ:  Nói  trên  quả  đất  vàng  ròng  đây  thƣờng  rải  hoa  tốt  đẹp  vậy.  Cõi  kia 

không núi Tu Di và mặt nhựt, mặt nguyệt mà nói sáu thời là lấy hoa nở chim kêu 

làm chừng vậy.  

          Hội niệm Phật ở non Lô Sơn dùng cái đồng hồ hình hoa sen là phỏng theo ý 

kinh này.  



Sao: Cõi này mặt nhựt, mặt nguyệt xoay vòng quanh núi Tu Di mà phân ra ngày 

đêm. Như vị trí Châu Thiệm Bộ chính ngay phía Nam núi Tu Di, ban ngày, lúc hừng sáng 

là mặt nhựt đi đã đến phân nửa Ðông Châu; kế nó vòng qua Nam Châu. Lúc cuối ngày là 

mặt nhựt đi đã đến phân nửa Tây châu. Ban đêm, lúc đầu hôm là mặt nhựt nó đi đã đến 

phân nửa Tây châu; kế nó vòng qua Bắc châu; lúc cuối đêm là mặt nhựt đi đã đến phân 

nửa Ðông châu. Mặt nhựt đi giáp một vòng như thế là phối với 12 giờ, 6 giờ ban ngày, 6 

giờ ban đêm  là một ngày  vậy. Nước kia đã không núi  Tu  Di, lại không mặt nhựt, mặt 

nguyệt,  sáng  mãi  không  tối,  ngày  đêm  không  phân  biệt,  chỉ  lấy  hoa  nở,  chim  kêu  làm 

ngày;  hoa  xếp,  chim  đậu  (nghỉ)  làm  đêm  vậy.  Song  với  mặt  nhựt,  mặt  nguyệt  có  hay 

không? Thì các bản dịch nói chẳng đồng, như bản dịch đời nhà Hán nói: “Mặt nhựt mặt 

nguyệt ở giữa hư-không”. Bản dịch nhà Ngô cũng như nhà Hán. Nhưng ngài Vương Nhựt 

Hưu lại nói: “Ở giữa hư không mà không vận chuyển”. Bản dịch nhà Tào Ngụy chẳng 

nói có hay là không. Còn bản dịch nhà Ðường và nhà Tống quyết định rằng không có. 

Nếu hòa hợp lại để nói thì là mặt nhựt, mặt nguyệt tuy có, nhưng do vì hào quang của 

Phật và thánh chúng che lấp ánh sáng thì dù có cũng như không vậy. Song mà xét cho tột 

lý, không có là phải hơn. Vì sao? Từ cõi trời Ðao Lợi sắp lên, còn không cần ánh sáng 

của mặt nhựt, mặt nguyệt, huống chi nước Cực Lạc? 

Hay là bản dịch đời nhà Hán, trên hai chữ "nhựt nguyệt" thiếu hai chữ "không có" 

cũng chưa biết được?! Vậy nhờ bậc cao minh giải rõ cho!! 

“Ðồng  hồ  hình  hoa  sen”  là:  Tổ  Huệ  Viễn lập  hội  nhóm  chúng  niệm  Phật  tại  non 

Khuôn  Lô, chạm  cây làm  hình  hoa sen đủ 12 cánh, dẫn giọt nước chảy vô ao hồ, chia 

phiên niệm Phật. Mỗi một giờ là nước ngập một cánh; ngày đêm 6 thời, thiền tụng không 

trễ. Các bậc hội viên tu niệm Phật được vãng sanh rất nhiều. Người đời nay phân thời tu 

Tịnh nghiệp là gốc của tổ Huệ Viễn căn cứ nơi kinh này. 



Sớ:  “Mạn  Ðà  La”  là  tên  hoa  trên  trời,  đây  dịch  là  Thích  Ý,  lại  dịch  Bạch 

Hoa. Trời rải hoa là khen ngợi đạo đức nhƣ sự tích ông Không Sanh (Tu Bồ Ðề) và 

trời Ðế Thích.  



Sao: “Bạch hoa” là gì? Hoa trời nhiều thứ, như Mạn Thù Sa là thứ hoa đỏ; nay chỉ 

nói có một thứ hoa trắng là bớt văn cho gọn. Cũng có thể nói phương Tây thuộc Kim, lấy 

nghĩa là nghiệp trắng sạch. 

“Thích ý” là gì? Hoa trời xinh tốt, làm vui đẹp ý người vậy. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Tất  cả chư thiên đều đem trăm nghìn hoa thơm trên cõi trời, 

đến cúng dường đức Phật kia, các vị Bồ Tát, cùng chúng Thinh Văn”. 

“Khâm khen” là gì? Người đời làm lành, các vị trời hoan hỷ, huống chi nước kia 

đức Như Lai, các vị Bồ Tát và Hiền Thánh toàn là bậc Thượng Thiện cùng nhau nhóm 

hợp nên trời, thần khen ngợi rải hoa, lẽ cố nhiên, phải vậy. “Như ông Không Sanh (Tu Bồ 

Ðề) và trời Ðế Thích”: ông Không Sanh (Tu Bồ Ðề) yên ngồI, trời Ðế Thích rải hoa. Ông 

Tu Bồ Ðề hỏi: “Ai ở trên không rải hoa đó?” Ðáp: “Tôi là Thiên Ðế. Do vì tôn giả nói 

pháp Bát Nhã rất hay!” 

Xem đây nên biết, những người vãng sanh về Tịnh Ðộ là bực đều đặng nhứt tâm 

bất loạn thời các vọng niệm chẳng sanh, muôn pháp vắng lặng, tức là khéo nói pháp Bát 

Nhã, cảm động đến các trời, còn nghi chi nữa? 



Sớ: Lại hoa có hai thứ: 1) Hoa trời, 2) Hoa cây. Nay chỉ nói hoa trờI là vì hoa 

trời gồm cả hoa cây vậy.  



Sao: “Hoa trời” là từ trên trời rải xuống, nghĩa như văn trước đã giải. 

“Hoa cây”: Kinh Ðại Bổn nói: “Bốn phương tự nhiên nổi gió, reo ra năm trăm thứ 

tiếng thổi các hoa cây. Hoa tiết ra mùi hương lạ theo gió bay khắp bốn phương, bay đến 

chỗ các vị Bồ tát, Thinh Văn đại chúng. Hoa rơi xuống đất, chứa dày bốn tấc, sáng ngời 

chói mắt, thơm tho không chi bằng. Ðến lúc hoa hơi héo, tự nhiên gió thổi cuốn đi”. Thế 

thì cõi kia cũng có rải hoa cây, cho nên nói “hoa trời đã gồm có hoa cây” là thế. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh mở tỏ nghĩa là hoa đẹp.  



Sao:  Tự tánh còn mê như hoa còn búp;  tự tánh thoạt  ngộ, như hoa nở xòe.  Lại 

màu sắc rực rỡ, không vẽ mà thành, mùi thơm bát ngát, chẳng đi mà đến. Hoa rải tự nơi 

không, chẳng trồng mà mọc, chẳng hái mà tự nhiên rơi xuống. Tự tánh thần linh thông 

đạt cũng lại như thế! 



Trì Dĩ Cúng Phật 

Chúng sanh cõi kia thường mỗi bữa sáng sớm, mỗi người lấy cái y kích, hứng đựng 

các thứ hoa đem đi cúng dường 10 muôn ức Phật ở phương khác. Ngay trong giờ ăn sớm, 

về đến nước mình. 



Sớ: Văn đây nói trời rải hoa, chúng sanh lấy đi cúng Phật. “Chúng sanh” là 

chừa Phật ra, còn thì đều là chúng sanh. “Sáng sớm” là một trong sáu giờ vậy. “Y 

kích” là cái đựng hoa. Cúng Phật rồi trở về nƣớc còn trong thời ăn sớm là vì bay đi 

bằng phép thần túc thông vậy.  



Sao: “Chừa Phật ra” là duy có một mình Phật, riêng xưng là bậc Ðại Giác, còn từ 

bực Bồ Tát sắp xuống, nhẫn đến kẻ sơ tâm phàm phu vãng sanh về nước kia đều kêu là 

“chúng sanh”, với Phật tương đối. 

“Một trong sáu thời” là sáng sớm là thời trước nhứt trong một ngày. Lấy buổi sáng 

sớm đi cúng Phật là để tỏ lòng chí kỉnh vậy. 

Lại lúc sáng là lúc khí đêm còn thảnh mảnh (tươi vui). Sáng sớm cúng Phật là dùng 

tâm còn trong sạch vậy. 

Chúng  sanh  nước  kia,  tuy  ngày  đêm  nhứt  tâm  (bất  loạn)  vốn  không  thanh  trược; 

nhưng người chưa chứng lên bực Phật còn có chút vô minh, chạm việc gặp duyên, chi 

cho khỏi xúc động; cũng lấy lúc vừa rạng sáng, gọi là tâm thảnh mảnh. Cũng có thể là tùy 

thuận phương này mà tạm nói là sáng sớm vậy. 

“Thường” là gì? Vì mỗI bữa vẫn thường như vậy, vì không nhàm mỏi. 

“Mỗi người” là vì mỗi người đều như thế, vì  không ai  siêng năng, không ai  lười 

biếng. “Ðồ đựng hoa”: Ngài Chơn Ðế nói: “Y kích là cái đồ đựng hoa của người ngoại 

quốc; hoặc nói cái y khâm (giỏ lam), cũng như lấy vạt áo đựng hoa”. Nói “phương khác” 

là từ nước mình đến phương khác; đây không nói nước mình là bớt văn. “Mười muôn ức 

đức Phật”: Mỗi một đức Phật là một cõi Ðại Thiên, 10 muôn ức là nói chỗ rộng xa vậy. 

“Thời ăn” là bữa ăn sớm mai; sáng sớm đến bữa ăn buổi mai là thời rất ít. Lấy thời 

rất ít cúng Phật rất nhiều là nói sự đi rất chóng vậy. 

Như Kinh Ðại Bổn nói: “Các vị Bồ Tát nương oai thần của Phật chừng trong một 

bữa ăn khắp đến 10 phương vô lượng thế giới cúng dường các vị Phật. Ðồ hoa hương, kỹ 

nhạc,  y phục bảo cái,  tràng phan, vô số đồ cúng. Hoặc muốn  dưng hoa thời  ở giữa hư 

không hóa thành cái bửu cái bằng hoa. Khắp 40 dặm nhẫn đến sáu trăm, tám trăm dặm, 

đều y theo ý muốn lớn nhỏ, đứng dừng giữa hư không. Cái thế nó đều xủ xuống, dùng 

thành pháp cúng dường. Lại dùng tiếng rất hay để khen ngợi đức Phật,  nghe lãnh kinh 

pháp. Ðã cúng dường xong, thoạt nhiên bay bổng, về đến nước mình còn chưa đến giờ ăn 

sớm. 

Cứ đây, thời có đủ thứ những đồ cúng dường, lại hóa tràng hoa thành những tán cái 

và cúng rồi nghe pháp nữa. 

Văn đây chỉ nói dùng hoa cúng dường đều là bớt văn vậy. 

Thế  nào  là  thần  túc?  Như  kinh  Ðại  Bổn,  ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng:  “Khi  ta 

thành Phật, người trong cõi của ta đều đặng pháp Thần Túc Thông, trong một phút trải 

qua trăm nghìn vạn ức số na do tha thế giới”. 

Lại  nguyện  rằng:  “Liền  đặng  pháp  túc  mạng  thông”.  Lại  nguyện  rằng  thiên  nhãn 

thông. Lại nguyện rằng thiên nhĩ thông. Lại nguyện rằng tha tâm thông. 

Thế thì biết, người sanh nước kia, sáu phép thần thông tự tại không những bay đi 

mà thôi; nhưng đây không nói cũng là bớt văn vậy. 



Sớ: Xét pháp thần túc thông đây, các vị Bồ Tát về bực Thập Trụ, Thập Hạnh 

mới có nhƣ trong kinh Hoa Nghiêm nói.  



Sao: Kinh Hoa Nghiêm nói: “Bực Bát Trụ Bồ Tát trong một giây phút dạo đi giáp 

vô số thế giới”. 

Lại  trong  kinh  Thập  Hạnh,  lời  tụng  nói:  “Cõi  Phật  vô  biên  không  có  số  đếm,  vô 

lượng chư Phật ở trong đó. Các vị Bồ Tát ở trong đó thân cận cúng dường sanh tâm tôn 

trọng”. Thế thời với pháp thần túc nay đây hàng Tiểu thừa đâu dễ kịp ư? 

Hỏi: Thế thời ba món ý sanh thân sẽ thuộc về bực nào? 

Ðáp:  Kinh  Lăng  Già  nói  ba  món  chia  ra  thuộc  Thinh  Văn,  Bồ  Tát  và  bực  Ðại 

Thánh (4). 

Thời biết người sanh về nước kia, tùy chỗ tu của mình đều có chỗ sở chứng, lệ như 

trong văn cửu phẩm. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh tự trang nghiêm là nghĩa “đựng hoa cúng dƣờng”. 

Tự tánh tự biến khắp là nghĩa “mƣời muôn ức cõi Phật”. Tự tánh tự lặng không là 

nghĩa “thời ăn về kịp”. Tự tánh tự trụ là nghĩa “nƣớc mình”.  



Sao: “Tự trang nghiêm” là tâm vốn đủ trùm muôn đức; trở lại dùng muôn đức để 

nghiêm  tâm.  Ðức  mà  không  khoe  chỗ  đức,  nghiêm  mà  không  trụ  chỗ  nghiêm,  đó  mới 

chính là chơn thật cúng dường. 

Kinh Tư Ích nói: “Người mà hay cúng dường cho Phật thời người ấy thông đạt lý 

vô sanh”. 

Kinh Bảo Võ nói: “Kẻ nào tư duy đúng như lý, tức là cúng dường đức Như Lai đó 

vậy”. “Tự biến khắp” là do tự tâm khắp tất cả xứ, tức là đều dâng thờ mỗi vị Phật, không 

bỏ luống qua vậy. 

Cho nên kinh Duy Ma nói: “Ðồng thời cúng dường, không trước, không sau”. “Tự 

lặng không” là : Tâm thể vốn vắng không, không thì không tới, không lui. Cho nên chỉ 

thời ăn về kịp,  chỉ đối với sự vất vả lặn lội ở phương này mà thôi. Thật  ra thời không 

vượt ra ngoài sát na (một niệm) đã trở về nước rồi. 

“Tự trụ” là nguồn tâm vắng lặng, thường trụ không dời đổi; đó là cái chỗ: quê xứ 

ruộng đất để an thân lập mạng của mỗi người. 

Kinh  Kim  Cang  nói:  "Huờn  chí  bổn  xứ"  tức  như  kinh  này  nói:  "Huờn  đáo  bổn 

quốc”. Ðấy mới đáng gọi là vụ bổn, gọi bằng quân tử vụ bổn; người quân tử chuyên về 

việc gốc là bổn phận. 



Cúng Dĩ Tự Thích 

Ăn cơm rồi đi kinh hành. 



Sớ: Nƣơng văn trên nói giờ ăn, cho nên kế đây nói việc ăn. “Ði kinh hành” là 

nghĩa xoay vòng không dứt. Về rồi ăn, ăn rồi đi là cái dáng thảnh thơi, tự thích vậy.  



Sao: “Ăn cơm” là gì? Kinh Ðại Bổn nói: những người được vãng sanh đến giờ ăn 

cơm, với các bình bằng bạc, bằng vàng, mỗi món bát báu tùy ý muốn thứ nào, tự nhiên nó 

hiện ra thứ nấy; trăm món ẩm thực dẫy đầy trong đó. Chua, mặn, ngọt, lạt, đều theo sở 

thích, không dư không thiếu, không vì sự ăn quá lượng. Ăn rồi tự tiêu, chứ không còn cặn 

phẩn. Hoặc người ăn bằng cách thấy sắc nghe hương, tưởng lấy làm cách ăn, tự nhiên no 

đủ, không đắm thèm chi, thân tâm nhẹ nhàng. Ăn xong rồi, các đồ nó tự biến hóa đi, đến 

giờ ăn nó lại tự hiện ra. 

“Xoay  vòng”  là  như  đường  canh  suốt  đường  chỉ,  thoi  dệt  liên  kết,  qua  lại  không 

thôi vậy. “Ăn rồi lại đi” là: 1.- Do điều hòa thân thể, đừng để ngưng trệ. 2.- Ðiều hòa tâm 

trí,  chớ  cho  buông  lung.  “Thảnh  thơi”  là  ý  nói  rảo  bước  tự  rỗi.  Người  đời  ăn  rồi,  nếu 

không giong ruổi việc trần thời cũng mải mê giấc ngủ; còn ở nước kia, ăn rồi đi tản bộ 

bằng cách kinh  hành, là với  cái  thể dạng  giải thoát,  cái  trạng thái tiêu diêu, khá tưởng 

thấy vậy. 



Sớ: Chỉ nói ăn cơm, không nói đến áo mặc v.v... Chỉ nói đi kinh hành, không 

nói đến ngồi nằm v.v... cũng là bớt văn vậy.  



Sao: “Áo mặc” là kinh Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta thành Phật 

người trong cõi của ta, ý muốn có áo mặc thì nó tùy theo niệm liền đến, không cần cắt 

may, nhuộm đập giặt xả. Lại còn có vô lượng đồ y phục tốt đẹp như: mão, ngọc, vòng, 

xuyến, hoa tai, chuỗi anh lạc, tràng hoa dây chuyền, các ngọc báu rực rỡ, trăm nghìn sắc 

đẹp, tự nhiên hiện ở nơi mình”. 

Lại  nguyện  rằng:  “Còn  có  vô  lượng  như  ý  diệu  hương,  hương  thoa,  hương  bột 

thơm tho bát ngát khắp cả nước Phật kia”. Nên biết không nói áo mặc vì nói cơm ăn là 

gồm áo mặc và tất cả đồ nuôi sống. 

Không  nói  đến  sự  ngồi  nằm  đó,  kinh  giáo  có  chia  ra  bốn  pháp  tam  muội:  1.-

Thường hành Tam muội; 2.- Thường tọa Tam muội; 3.- Bán hành bán tọa Tam muội; 4.- 

Phi hành phi tọa Tam muội (5). 

Chính trong văn đây thời chỉ có pháp thứ nhứt, song trong hai bộ (Ðại Bổn và kinh 

này) đều nói người vãng sanh ngồi trong hoa sen. 

Kinh Ban Châu Tam muội thời nói đứng, nên biết: vì nói pháp đi đã gồm pháp ngồi 

và luôn bốn oai nghi vậy. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh thƣờng định là nghĩa ăn cơm. Tự tánh thƣờng huệ 

là nghĩa đi kinh hành.  



Sao:  Lấy  thiền  duyệt  làm  món  ăn  cho  nên  thiền  định  có  nghĩa  ăn.  Trí  hay  vận 

chuyển cho nên huệ có nghĩa đi, như trong Luận lời tụng nói: “Yêu thích mùi pháp của 

Phật, lấy pháp thiền tam muội làm món ăn”. Lại Luận Phật Ðịa nói: “Trong cõi tịnh độ, 

chư Phật, Bồ Tát hay giảng thuyết, hay thọ dụng pháp vị Ðại thừa”. Lại nữa, để trì thân 

chánh báo thọ dụng mùi vị chơn như, hay giữ gìn giới thân huệ mạng khiến không đoạn 

hoại và nuôi lớn muôn pháp lành nên có nghĩa gọi là ăn. 

Lại Kinh A Hàm, luận Duy Thức v.v... đều nói năm món ăn ra khỏi đời: 1.- Thiền 

duyệt; 2.- Nguyện; 3.- Niệm; 4.- Giải thoát; 5.- Pháp hỷ. Nghĩa là do pháp thiền định nuôi 

dưỡng tinh thần, nhẹ nhàng vui đẹp, đó tức là nghĩa ăn. Sức nguyện giữ gìn chánh pháp 

thời pháp thân tăng trưởng, tức là nghĩa ăn. Sức niệm nhớ rõ thời Thánh Ðạo hiện tiền, 

tức là nghĩa ăn. Giải thoát là hết chướng nghiệp, hẳn hòi được lợi ích, tức là nghĩa ăn. 

Món pháp hỷ là tu đắc pháp thì mừng trong tâm dẫy đầy nên no bằng rất vui mừng, tức là 

nghĩa ăn. 

Văn  đây  chỉ  nói  pháp  thiền  định  là  nói  một  gồm  bốn  vì  trong  pháp  thiền  định, 

không pháp nào mà chẳng thâu nhiếp. Kinh Duy Ma nói: "Người chưa phát ý Ðại thừa, 

ăn món cơm này, đến chừng phát  ý Ðại thừa, mới tiêu; người đã phát  ý đại thừa, đặng 

quả vô sanh nhẫn rồi mới tiêu. Người đặng vô sanh nhẫn, đến nhứt sanh bổ xứ mới tiêu”. 

Kinh Hoa Nghiêm, văn Cụ Túc Ưu Bà Di nói: "Nếu các vị Bồ tát nhứt sanh bổ xứ 

ăn cơm của ta, đều ở dưới cây Bồ Ðề, thành bực chánh giác”. Ðều là lý tự tánh chơn như 

vô tận, mà làm món ăn vậy. 

“Ði kinh  hành” là: Kinh Trì  Thế nói:  “Chỗ đi  của Ðức Như  Lai  là chỗ không đi. 

Chỗ không đi ấy là Chơn Huệ vậy”. 

Cho nên biết, cầm thìa (muỗng), buông đũa, mỗi miếng không rơi; giở cẳng, động 

thân, mỗi bước đạp nhằm...  Ðâu đặng vùi  đầu ăn cơm, luống qua một đời, ngắm  nước 

xem non, uổng công muôn dặm. 



Tổng Kết 

Nầy Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như vậy. 



Sớ: Kết văn trên: Nhạc trời, hoa trời v.v… món món trang nghiêm đều do 

hạnh nguyện công đức của Phật kia, mới đặng thành tựu nhƣ thế.  



Sao:  Nguyện là như kinh  Ðại  Bổn, ngài  Pháp Tạng nguyện rằng:  “Khi ta thành 

Phật, từ đất sắp lên, đều có vô lượng món tạp bảo, trăm nghìn món hương để hiệp cộng 

lại làm nên cảnh trang nghiêm ấy”. 

Lại  nguyện  rằng:  “Khi  ta  thành  Phật,  10  phương  vô  ương  số  thế  giới,  chư  thiên, 

nhơn dân, nghe danh hiệu Ta, thắp đèn rải hoa cúng dường”. 

Lại  nguyện rằng:  “Khi Ta thành Phật,  các vị  Bồ tát trong cõi  ta dùng hương hoa 

v.v...  các  món  đồ  cúng,  muốn  đến  thế  giới  phương  khác  để  cúng  dường  các  đức  Phật, 

chừng trong bữa ăn liền đặng khắp đến”. 

Lại  nguyện  rằng:  “Khi ta thành Phật, người trong  cõi  của ta, chừng khi  muốn  ăn 

ngay trong bát báu, tự nhiên có trăm món đồ ẩm thực nó hiện ra ở trước. Ăn rồi liền hóa 

đi”. 

Ðến nay Ngài thành Phật, mỗi mỗi lời nguyện của ngài thảy đều thành tựu. 

Hạnh là như kinh Ðại Bổn nói: “Ngài Pháp Tạng Tỳ Kheo đã phát nguyện rồi, trời 

mưa hoa mầu mà rải trên đó”. 

Lại  nguyện rằng:  “Hoặc làm thầy tỳ kheo;  hoặc làm vị  vua trời; hoặc làm vị  vua 

người,  là  Luân  vương.  Hoặc  quan  đại  thần,  thường  đi  đến  chỗ  Phật,  dâng  thờ  cúng 

dường”. 

Lại nguyện rằng: “Trong tay thường hóa ra đồ y phục, đồ ẩm thực tràng phan, bảo 

cái,  tất cả tiếng âm  nhạc”. Ðến nay ngài  thành Phật.  Như văn trên:  Nhạc trời,  hoa trời 

v.v... các phước báo cũng đều thành tựu. 

---o0o--- 

 Quyển 3 B 

Hóa Cầm, Phong Thọ (phân ra làm ba phần) 

                   1.- Hóa cầm diễn pháp (hóa chim nói pháp) 

                   2.- Phong thọ diễn pháp (gió cây nói kinh) 

                   3.- Tổng kết nhị nghiêm (tóm kết hai món đẹp) 



Hóa Cầm Diễn Pháp (phân ra làm hai phần) 

                   1.- Chánh thị pháp âm (chỉ ngay tiếng pháp) 

                   2.- Thích vô ác đạo (rõ không đƣờng dữ) 



Chánh Thị Pháp Âm (phân ra làm hai phần) 

                   1.- Tuyên âm (rao tiếng pháp) 

                   2.- Hoạch ích (nghe đặng lợi ích) 





Tuyên Âm 

Lại nữa, này Xá Lợi Phất! Nước kia thường có các thứ chim kỳ diệu, tạp sắc như: 

chim Bạch Hạc, chim Khổng Tước, chim Anh Võ, chim Xá Lợi, chim Ca Lăng Tần Già 

và chim Cộng Mạng. Các loài chim ấy ngày đêm sáu thời, kêu ra những tiếng hòa nhã. 

Tiếng kia nói rõ các pháp: Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Ðề Phần, Bát Thánh Ðạo Phần, 

như vậy. 



Sớ: Văn trƣớc nói các trời dâng cúng hoa màu, văn đây nói: Các thứ chim, 

cây báu diễn nói thành tiếng các pháp của Phật. Lại văn trƣớc nói: Sự cúng dƣờng 

rất  thù  thắng,  văn  đây  nói:  Sự  nghe  pháp  rất  thù  thắng.  Mỗi  mỗi  các  món  là  nói 

không phải chỉ một món.  

          “Kỳ diệu” là cái tốt đẹp lạ thƣờng.  

          “Tạp sắc” là nhiều màu sắc, xen lộn rất khéo. Chim Bạch Hạc v.v... là trong 

nhiều thứ mà chỉ nói một, hai thứ thôi.  

           Bạch  Hạc,  Khổng  Tƣớc  và  Anh  Võ  là  thứ  chim  ta  thƣờng  thấy  đƣợc  biết. 

Chim  Xá  Lợi  xem  giải  văn  trƣớc.  Chim  Ca  Lăng  Tần  Già  đây  dịch  là  Diệu  Âm. 

Cộng Mạng có chỗ nói “mạng mạng”. Nhƣ vậy là các thứ thảy đều kỳ diệu, chẳng 

phải chim ở cõi phàm sánh kịp.  



Sao:  “Kỳ  diệu”  là  hình  nó  khác  với  loài  chim  kia,  gọi  là  Kỳ.  Tiếng  hay  gọi  là 

Diệu. Chim Bạch Hạc ấy: Cõi này cũng bốn thứ hạc đen, vàng, xanh, trắng, mà hạc trắng 

thì tốt hơn. Song hạc tuy trắng, nhưng chưa toàn trắng, chẳng phải là chơn Bạch Hạc vậy. 

Khổng tước, anh võ đều là thứ chim được người ở cõi này cho là quí nên đây riêng nói. 

Tần Già: đây dịch là Diệu Âm, vì khi nó còn ở trong trứng đã có tiếng kêu tốt hơn các 

chim khác! 

Kinh Chánh Pháp Niệm xứ nói: “Tiếng tốt của chim này, dù tiếng của người, của 

trời, của thần Khẩn Na La v.v... cũng đều không thể bì kịp, chỉ trừ tiếng của Ðức Như 

Lai”, cho nên nói: Diệu Âm. 

Chim Cộng Mạng, cũng nói  Mạng Mạng,  cũng nói  Sanh Sanh;  nguyên tên là Kỳ 

Bà Kỳ Bà Ca, một mình hai đầu, thân quả báo đồng nhưng thần thức khác. Như về đời 

quá khứ, đức Thích Ca và ông Ðiều Ðạt từng đọa trong loài chim này (6). 

Lại ở non Tuyết sơn có con chim hai đầu. Một thuyết nói: Chim Ca Lầu Trà. Một 

thuyết nữa nói: Chim Ưu Ba Ca Lầu Trà, thật vậy. Hình nó cũng mường tượng như nghĩa 

con rắn hai đầu, con chim chín đầu, con cá nghìn đầu. Nay thợ chạm hoặc vẽ làm thân 

người có hai đầu, e sai đó vậy. 

Mấy loài chim nói trên, bốn loại chung có ở nước Chấn Ðán (Tàu), hai loại riêng 

có cõi Tây Càn (Ấn Ðộ). Ở cõi đây (Ta Bà) đã khen quý lạ nên ở nước (Cực Lạc) hình 

thể, màu, tiếng càng thêm kỳ diệu. Nay chỉ lấy tên đồng mà thật thời khác, lệ như lan can, 

lưới giăng, hàng cây v.v... đều dùng các ngọc báu làm thành, chẳng phải người đời ở đây 

có được! 

“Nói một hai  loài” là vì  nhiều không thể  nói  hết,  như trong Quán Kinh nói  chim 

Phù, chim Nhạn và chim Oan Ương v.v... Nay dùng ít loại để gồm số nhiều, cũng là bớt 

văn vậy. 



Sớ: Song các loài chim cõi này, chỉ có một vài thứ nhƣ chim Anh Võ biết nói 

tiếng ngƣời, nhƣng cũng chỉ gọi là học nói mà thôi! Nƣớc kia thời ngày đêm kêu ra 

tiếng đã hòa lại nhã vì hay diễn nói các pháp: Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Giác Chi, 

Bát Chánh Ðạo, tất cả đạo phẩm; chẳng phải lãng mạn, vô ý nghĩa!  



Sao: “Chỉ khen học nói”: Nói, chỉ biết nói theo người mà không thể hiểu nghĩa. 

Sách Lễ Ký nói chim Anh Võ hay nói, nhưng không ngoài loài chim bay; con Tinh 

Tinh hay nói cũng chưa lìa loài cầm thú. Thế thời việc nhơn đạo chúng nó nói còn chưa 

thông, huống chi luận đến việc Phật pháp. Chim Anh Võ còn như thế, chim khác thì khá 

biết vậy. 

“Hòa Nhã” là: Hòa đối với xẵng như chim Oanh, chim Ly v.v... là loài chim kêu 

tiếng tục (quê kệch). 

Dịu dàng êm ái, không có thô xẵng, hay khiến người nghe, tâm nóng nảy cũng tự 

hết; thế gọi là “tiếng hòa”. Chánh đại cẩn nghiêm, không có tà mị, hay khiến người nghe, 

tâm ham muốn tự bình; thế gọi là “tiếng nhã”. 

Tiếng  đờn  Sắt  của  ông  Tử  Do  còn  thiếu  nơi  đạo  hòa;  tiếng  nói  của  người  nước 

Trịnh  rất  trái  với  thói  nhã  (7).  Chim  kia  gồm  hai  tiếng  đều  tốt  (hòa  nhã);  thế  là  tiếng 

huỳnh chung, tiếng đại lữ (8) đều chẳng bì kịp tiếng chim! 

Chữ  Diễn  là  mở  cho  rộng  ra,  vì  nghĩa  vô  tận.  Chữ  Sướng  là  giải  cho  thông  vì  ý 

không ngăn trệ. Như thế, diễn giải các pháp: Căn, Lực, Giác, Ðạo, cả 37 đạo phẩm vậy 

(9). 

Ðạo phẩm là: Do phẩm loại đây để vào đạo cớ vậy. 



Sớ: Song 37 phẩm đây thuộc về pháp Tiểu thừa, nhƣng thật ra cũng chung 

cả Ðại thừa nữa vì tùy theo tâm hạnh của ngƣời Ðại nhƣ trong các kinh, luận nói.  



Sao: “Chung cả Ðại thừa” là: Luận Du Già quyển 44 nói: “Pháp Ðại thừa Bồ Ðề 

phần có nhiều món như 37 phẩm đây, nhưng trong đó có nghĩa riêng biệt và thông đồng 

đối với bực Ðại và Tiểu” (Ðại thừa thì thấy đại thừa...). 

Luận Trí Ðộ nói: “37 phẩm không thừa nào mà nó chẳng nhiếp gồm cả”, tức nhiên 

vô lượng đạo phẩm cũng ở trong đó. Kinh Tịnh Danh nói: “Các đạo phẩm là đạo tràng”. 

Lại nói: “Ðạo phẩm thâu nhiếp trong cái nhơn của pháp thân”. Luận Ðại Thừa nói: “Ðạo 

phẩm là cây đuốc báu Ðà La Ni của ông Bồ Tát”. 

Kinh Niết Bàn nói: “Nếu người hay nghiên cứu pháp Bát Chánh Ðạo tức thấy được 

Phật tánh, gọi là đã được vị đề hồ”. Ðây đều là ước theo pháp Ðại thừa để nói. 

“Tùy theo tâm hạnh kia” là như kinh Niết Bàn nói: “Trí có hai món: 1)Trung trí; 2) 

Thượng trí”. 

Như quán các Ấm (thân ngũ ấm) là khổ; thế gọi là bực trung trí. Phân biệt các ấm 

có vô lượng tướng, chẳng phải  hàng Thinh Văn, bực Duyên Giác biết được;  thế gọi  là 

bực thượng trí. Thời biết đạo phẩm là một, nhưng cái trí nghiên cứu của mỗi người Ðại, 

Tiểu vốn không nhứt định. 



Sớ:  Pháp  ngũ  căn  là:  1)  Tín;  2)  Tấn;  3)  Niệm;  4)  Ðịnh;  5)  Huệ.  Hay  sanh 

thánh đạo nên gọi là căn (gốc). Lại nhƣ Luận Cu Xá có đủ ba nghĩa.  



Sao:  Chữ  “căn”  có  hai  nghĩa:  1)  Nghĩa  năng  trì:  Giữ  cái  chỗ  đã  đặng  mà  phần 

mình không cho mất vậy. 2) Nghĩa sanh hậu: Sanh những cái chưa đặng mà mình gắng 

tấn cầu lên vậy. 

Nói chữ “tín căn” là: Ðối trong đế lý, cương quyết bỏ hẳn việc ngũ dục lạc; ấy gọi 

là tín căn. Một căn đây là tổng (gốc) còn 4 cái kia nương theo trên (tín căn). 

Tấn căn là đã tin lý đây, cần cầu không thôi; ấy gọi là Tấn. Niệm căn là đã cầu lý 

đây, tưởng đây ở đây, nhớ rõ không quên, ấy gọi là Niệm. 

Ðịnh căn là đã tưởng lý đây, buộc duyên một cảnh, tương ưng không tán loại, ấy 

gọi là Ðịnh. 

Huệ căn là đã định tâm nơi đạo, lại pháp chánh quán rõ ràng, quyết chọn phải quấy; 

ấy gọi là Huệ. 

“Hay sanh thánh đạo” là do năm pháp đây điều trị tâm kia, ví như không khí âm 

dương hòa hợp, tất cả hột giống, đều đặng nở mọc, cớ vậy. 

“Cu Xá ba nghĩa” là trong Luận Cu Xá nói: 1) Tối thắng; 2) Tự Tại và 3) Quang 

hiển là căn. 

Tối thắng là vì căn thể thù thắng. Tự tại là vì căn dụng thù thắng. Quang hiển là vì 

thể và dụng đều bày. Ðây chia ra 22 căn (10) vì có tín v.v... cả năm căn. 



Sớ: Pháp ngũ lực tức ngũ căn trƣớc tăng trƣởng thêm lên, đủ có sức mạnh 

nên gọi là lực.  



Sao: Chữ Lực có hai nghĩa: 1) Không bị cái khác đè ép và 2) Có thể đè ép được 

cái khác. Như Luận Du Già nói: “Vì pháp ngũ lực (năm sức mạnh) đây hay đến đời sau 

và đời sau đối với chỗ chứng pháp xuất thế gian, sanh tâm rõ biết thâm ý một cách thù 

thắng. Với tất cả những cái khác dù khó mà có thể đè ép nó được và lại có oai thế rất lớn 

và mạnh, có thể xô dẹp được tất cả bọn ma quân (phiền não), cớ vậy”. 

Tín Lực là: Tin sâu Ðế Lý (lý chắc thật) càng thêm tăng trưởng, hay ngăn những 

việc nghi hoặc, không cho lay động; hay chống lũ tà ngoại, không cho mê loạn và hay 

phá tâm phiền não không cho nó xâm hại, cớ vậy. Một tín lực là tổng, các cái sau nương 

theo, lệ như Tín căn nói trên. 

Tấn lực là: Vì tấn căn tăng trưởng hay phá được các món giải đãi thân tâm, thành 

xong các món sự nghiệp ra khỏi đời. 

Niệm lực là: Vì niệm căn tăng trưởng, hay phá được tâm tà niệm, thành tựu được 

tất cả tâm chánh niệm ra khỏi đời. 

Ðịnh lực là: Vì định căn tăng trưởng, hay phá được tất cả cái tưởng tạp loạn, phát 

khởi các pháp thiền định sự và lý. 

Huệ lực là: Vì huệ căn tăng trưởng, hay phá được tất cả tà kiến của kẻ tà, ngoại, 

hay đoạn được tất cả những cái chấp của bực thiên tiểu (Tiểu thừa). 



Sớ: Thất Bồ Ðề phần tức là Thất Giác Chi, cũng do năm căn, năm lực trƣớc 

mới đặng bảy cái huệ dụng đây: 1) Niệm; 2) Trạch pháp; 3) Tinh tấn; 4) Hỷ; 5) Kỳ; 

6) Ðịnh; 7) Xả. Có một chỗ nói: 1) Trạch pháp; 2) Tinh Tấn; 3) Hỷ; 4) Trừ; 5) Xả; 

6) Ðịnh; 7) Niệm. Nay giải theo thuyết sau.  



Sao: “Giác Chi” là: Giác tức Bồ Ðề, Chi tức là phần; nghĩa là mỗi phần mỗi phần, 

tùy chỗ hợp mà dùng vậy. “Do căn lực trước” là: Luận Du Già nói: „Ðã chứng vào ngôi 

chánh vị của các pháp rồi thời phải dùng giác huệ như thật ấy làm chi phần”. Cho nên 

biết năm  căn, năm  lực đã chắc chắn  rồi, vậy sau cần có cái  giác huệ theo chỗ hợp mà 

dùng. “Giải theo thuyết sau” là: Do vì thuyết sau của ngài Thiên Thai giải, ý rất rõ hơn. 

Lại kinh Hoa Nghiêm lời Sớ cũng lấy phần trạch pháp làm phần tự thể, còn mấy 

phần kia làm từ phần:  1) Trạch pháp là: Vì khi  nghiên  cứu các pháp phải  khéo hay rõ 

biết, để lựa riêng cái nào chơn thì dùng, cái nào ngụy thì bỏ. 2) Tinh tấn là: Vì khi tu đạo 

pháp, khéo hay biết rõ không tu lầm những cái khổ hạnh vô ích. 3) Hỷ là: Vì khi Tâm 

đặng pháp hỷ, khéo hay biết rõ, không theo những pháp điên đảo, mà sanh tâm hoan hỷ. 

4) Trừ là: Vì khi trừ các việc tà kiến, tâm phiền não, khéo hay biết rõ, đoạn hết các việc 

luống dối, không hại căn lành chơn chánh. 5) Xả là: Vì khi xả được sở kiến niệm trước, 

khéo hay biết rõ: Thủ, Xả, Hư, Ngụy, hằng không vói tưởng. 6) Ðịnh là: Vì khi phát ra 

cái pháp thiền định, khéo hay biết rõ những pháp thiền hư giả (giả dối) không sanh tâm 

kiến ái. 7) Niệm là: Vì khi tu đạo ra khỏi đời, khéo hay biết rõ, thường khiến định huệ 

quân bình, nếu tâm chìm đắm phải nhớ dùng "Trạch pháp", "Tinh tấn" và "Hỷ" ba chi, 

xét mà đánh thức nó. Nếu tâm phù động lắm phải nhớ dùng:  "Trừ", "Xả" và "Ðịnh" ba 

chi thâu nhiếp mà dẹp nó. Mỗi niệm mỗi niệm điều hòa khiến cho vừa phải. 



Sớ: Bát Thánh Ðạo ấy cũng có tên là Bát Chánh Ðạo. Do trƣớc nhờ có trạch 

pháp v.v... cho nên đến đây đƣợc vào chánh đạo: 1) Chánh kiến; 2) Chánh tƣ duy; 

3)  Chánh  ngữ;  4)  Chánh  nghiệp;  5)  Chánh  mạng;  6)  Chánh  Tinh  Tấn;  7)  Chánh 

niệm; 8) Chánh định.  



Sao: 1.- Chánh Kiến là: Trong bộ Tạp Tập nói: “Nếu khi tu giác chi mà ngộ chơn 

thật rồi thời phải dùng chánh huệ để thành lập vững vàng, xét thấy được đế lý rành rẽ, 

không còn lầm lộn”. 2.- Chánh Tư Duy là: Khi thấy rõ đế lý này, nó tương ưng với tâm 

vô lậu, với sự suy nghĩ so lường, khiến nó tăng trưởng để vào cõi Niết Bàn. 3.- Chánh 

Ngữ là: Chẳng những tâm không tà tư loạn tưởng, lại còn dùng trí vô lậu để nhiếp 4 khẩu 

nghiệp, trụ vào 4 lời thiện ngữ. 4.- Chánh Nghiệp là: Do nơi trí vô lậu, trừ được 3 nghiệp 

của thân, tất cả tà nghiệp để trụ vào thân nghiệp thanh tịnh. 5.- Chánh Mạng là: Do nơi trí 

vô lậu để trừ 5 món tà mạng (11) trong 3 nghiệp (thân, khẩu và ý). 6.- Chánh Tinh Tấn là: 

Do nơi trí vô lậu nên riêng tu tinh tấn để tới đạo quả Niết bàn. 7.- Chánh Niệm là: Dùng 

trí vô lậu, đối trong pháp chánh đạo và pháp trợ đạo, phải nhớ niệm để tâm không động 

thất (xao lãng). 8.- Chánh Ðịnh là: Do cái trí vô lậu để tương ưng nhau, đặng chánh trụ 

nơi đế lý quyết định không dời đổi. Tóm lại đều nói chữ Chánh là: Do không nương theo 

lối chênh lệch, tà vạy nên gọi là Chánh và hay đi đến đạo của Niết bàn nên gọi là Ðạo. 

Bằng theo kinh Hoa Nghiêm, phẩm "Ly thế gian" thời pháp Bát Chánh đều là cái 

đạo của ông Bồ Tát. 

Chánh kiến là xa lìa tất cả các cái thói tà kiến. Chánh tư duy là xả bỏ cái tâm vọng 

tưởng phân biệt để thuận theo "Nhứt thế trí”. Nhẫn đến chánh định là khéo vào pháp môn 

bất tư nghì giải thoát của ông Bồ Tát. Với từ ở trong một pháp tam muội mà tự tại ra vào 

luôn cả các pháp tam muội khác. 

Giải rằng: Chứng cứ văn đây, đâu chẳng sâu mầu. Do đó suy ra: Pháp Thất  Giác 

Chi, pháp Ngũ Căn; Ngũ Lực, luôn 37 phẩm đều tùy theo chỗ tu nhơn của chúng sanh 

nên căn nhận thấy chẳng đồng, thành thử chỗ chứng Ðại, chứng Tiểu, mỗi mỗi đều có 

chỗ sở đắc cả, riêng biết (như trên đã nói). 



Sớ: Câu  "Nhƣ  thị  đẳng pháp”. Chữ  Ðẳng là nói  chung các pháp: Tứ niệm 

xứ, tứ chánh cần, tứ nhƣ ý túc thành ra 37 phẩm và còn tất cả các pháp khác nữa.  



Sao: 37 phẩm mà trên chỉ nói 25 phẩm, cho nên thêm chữ "Ðẳng" để bao quát đó. 

Tứ Niệm Xứ là: 1.- Quán xét thân bất tịnh, 2.- Quán xét thọ dụng là khổ. 3.- Quán 

xét tâm vô thường. 4.- Quán xét pháp vô ngã. Mà nói niệm xứ là: Lấy điều bất định là 

chỗ để cho mỗi người quán xét thân, cần phải niệm (nhớ) vậy. Cho đến pháp khổ, pháp 

vô thường v.v... cũng lại như vậy. 

Tứ chánh cần đã giải thấy ở văn trước; do vì sanh thiện diệt ác không giải đãi nên 

kêu là cần. Vì cần (siêng) với chỗ đáng cần, hiệp nhằm chơn lý nên nói Chánh Cần. 

Tứ Như Ý đó cũng có tên là tứ thần túc, như: Dục như ý túc; Tâm như ý túc; Cần 

như  ý  túc;  Huệ  như  ý  túc.  Bởi  do  tứ  niệm  xứ,  tứ  chánh  cần  đến  đây,  sự  tinh  tấn  tăng 

nhiều, định tâm hơi kém nên bảo phải tu 4 món định lực này để nhiếp tâm lại thời trí và 

định quân bình, hay đoạn được cái kiết sử, chỗ sở nguyện đều toại, nên gọi là như ý túc 

vậy. Hiệp với 7 loại phẩm trên thì là 37 phẩm. Trong luận Bà Sa, luận Trí Ðộ đều có dụ 

rõ:  Tứ  Niệm  Xứ  dụ  hột  giống,  Tứ  Chánh  Cần  như  gieo  trồng,  Tứ  Thần  Túc  như  nứt 

mộng. Ngũ căn như mọc rễ. Ngũ lực như lên mầm, đâm lá. Thất giác chi như trổ bông. 

Bát  Chánh  đạo  như  kết  trái.  Cho  nên  gọi  tên  là  cây  Ðạo  Thọ.  Còn  tất  cả  các  pháp  như 

pháp Tứ Vô Lượng Tâm và Lục Ðộ vô lượng pháp môn v.v.... 



Sớ: Hỏi: Tại sao không kể bày trƣớc là Tứ Niệm Xứ v.v... mà lại bắt đầu nói 

pháp Ngũ Căn? Ðáp: Do vì trọng chữ Tín vậy. Bởi có đức tin là chủ. Lại vì từ ba 

khoa trƣớc đến đây mới có căn và lực (ngũ căn, ngũ lực).  



Sao: Cứ theo thứ lớp của 7 phẩm loại là nghe pháp: Trước phải niệm trì và nhớ 

giữ, kế thì cần tu.  Vì Cần nên mới thâu nhiếp tâm  được điều hòa, vì nhu hòa nên mới 

thành căn bản chắc. Căn đã tăng trưởng thành thế lực, nhẫn đến thất giác là để phân biệt. 

Bát Chánh là làm nên hạnh chơn chánh! 

Nay “trọng chữ Tín” đó là do Kinh này dùng đức Tín làm chủ, mà căn, lực, cả hai 

cũng đều lấy Tín làm đầu. Vì Tín có thể kềm giữ 4 cái kia (Tấn, Niệm, Ðịnh, Huệ) và vì 

Tín là gốc của Ðạo, là mẹ sanh ra các công đức vậy. Như trong năm ngôi (12), chữ Tín 

cũng ở dầu. Trong ngôi Thập Tín, chữ Tín cũng đứng đầu và 11 pháp lành, chữ Tín cũng 

ở trước nhứt cớ vậy. 

“Ba khoa” trên ấy là từ khoa Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc tu hành 

đến đây mới đặng có căn, lực khiên cố, làm cho các pháp đã đặng từ trước kia nó không 

có thối thất và lại những pháp sẽ đặng sau này, rốt ráo đều được thắng lợi cũng do một 

chữ Tín; cho nên đầu tiên phải nói căn, lực trước đã! 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh biến hóa là nghĩa các loại chim; tự tánh sanh ra tất 

cả các pháp môn là nghĩa Căn, Lực, Giác, Ðạo.  



Sao: Văn sau nói: “Ðức Phật kia biến hóa làm ra”, văn đây nói: “Sắc tốt đẹp tiếng 

hòa nhã”. Toàn thể tự tâm mình hiển hiện thì đâu đặng nhường cho cõi Thánh mà mình 

không có hay sao? 

Lại tâm địa dụ như quả đất bao hàm các giống thì các pháp Ngũ Căn v.v... toàn thể 

là của tự tâm vun trồng (căn lành đầy đủ) cần gì rong ruổi bên ngoài tìm kiếm. Cho nên 

bực Tiên Ðức nói: “Tín tâm kiên cố, lặng như hư không tức là pháp Ngũ Căn, Ngũ Lực. 

Tâm  giác không khởi vọng, tức là Thất  Giác Chi. Quyết  rõ nơi tâm tánh rồi, tà, chánh 

chẳng ăn thua, tức là pháp Bát Chánh Ðạo”. Cho nên nói: Biển Giác sanh ra muôn vật, 

không vật nào mà chẳng phải biển. Nguồn tâm sanh ra muôn pháp, không pháp nào mà 

chẳng phải tâm. 



Hoạch Ích 

Chúng sanh cõi kia nghe tiếng ấy rồi, thảy đều niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 



Sớ: Nghe tiếng vô ích thời đồng với tiếng thế tục, vì cũng chỉ để mua vui mà 

chơi. Nay niệm ngôi Tam Bảo chính là nói việc hữu ích vậy.  

          Tam Bảo là lƣợc có 3 tƣớng: 1.- Trụ trì tƣớng; 2.- Biệt tƣớng; 3.- Ðồng tƣớng. 

Vì đáng tôn quí nên gọi là Bảo.  



Sao: “Trụ trì tướng” là chạm, đúc, đắp, vẽ gọi là Phật Bảo. Cuốn vàng, gáy đỏ gọi 

là Pháp Bảo. Tỳ kheo năm chúng, hòa hiệp không tranh, gọi là Tăng Bảo. Tức là ngôi 

Tam bảo thường ở trong thế gian vậy. 

Biệt tướng là lược có 3 nghĩa: 1) Tam bảo tự biệt; 2) Tam bảo đại, tiểu thừa biệt; 3) 

Tam bảo danh tướng các biệt. 

Tổng quát đại ý kia thời cái thân thông thường mà cao lớn hơn hết, nhưng thị hiện 

chẳng đồng, gọi là Phật Bảo. Với các Giáo, Hạnh, Lý, Quả, ngài lập ra pháp môn chẳng 

đồng,  gọi  là Pháp bảo,  Bực Tam  Hiền, Thập Thánh, Tứ  Quả, Tứ Hướng,  Duyên  Giác, 

Ðộc Giác, ngôi bực chẳng đồng, gọi là Tăng bảo, tức là ngôi Tam bảo xuất thế gian vậy. 

“Ðồng tướng” là bằng ước về năm giáo mà nói thời: 1) Môn lập sự tựu nghĩa (lập 

sự để đi lần tới lý). 2) Môn hội sự về lý. 3) Môn sự lý dung hiển (đều bày). 4) Môn tuyệt 

tướng lý thật (sự lý) tánh tướng đều bặt. 5) Môn dung thông vô ngại (có đủ cả Viên giáo) 

tuy trước thấp sau cao, nhưng đồng về một gốc. Tổng quát đại ý kia thời cái tánh thể linh 

giác, chiếu tỏ các pháp, gọi là Phật bảo. Hằng sa đức tánh đều khó giữ gìn, gọi là Pháp 

bảo. Tánh tướng không hai, thầm hiệp không trái, gọi là Tăng bảo. Tức là ngôi Tam Bảo 

xuất thế gian tối thượng vậy. 

“Tôn quý” là Phật là Lưỡng Túc Tôn; Pháp là Ly Dục Tôn, Tăng là Chúng Trung 

Tôn. Y theo đó tu hành thời ra khỏi ngoài ba cõi. Thế gian yêu trọng, không bậc nào có 

thể so sánh nên gọi là Bảo. 

Sách Thông Thơ cũng nói: “Rất tôn trọng là Ðạo, rất yêu quí là Ðức”, huống ngôi 

Tam Bảo là Ðạo và Ðức rất tột, há chẳng xưng Bảo hay sao? 

Sớ: Nghe  chim nói  pháp đều niệm Tam Bảo tự  có 4 nghĩa: 1)  Vì trong  tiếng 

chim kêu, khâm khen ngôi Tam Bảo. 2) Vì tiếng chim thuyết pháp có phƣơng tiện 

hay cảm vào thâm tâm của ngƣời. 3) Vì tiếng pháp ngày đêm không hở dứt, quen 

nhuần lỗ tai. 4) Vì chim còn biết nói pháp để khuyến khích nên ngƣời phải gắng tâm 

hăng hái thêm hơn.  



Sao: “Khen ngợi Tam Bảo” là: Mặc dù mỗi mỗi các pháp Căn, Lực, Giác, Ðạo 

trên mỗi phẩm chẳng đồng, nhưng nói tóm lại đều nhiếp thâu trong ngôi Tam Bảo cả. 

Khi  mà  chim  diễn  nói  pháp  này  (37  phẩm):  Hoặc  nói  loài  hàm  linh  sẵn  đủ  tánh 

giác, tức là Phật tánh; chúng sanh nghe rồi, tỏ đặng bổn tâm mình mới biết mình sẵn có 

đủ Phật tánh (Phật bảo). Hoặc nói tánh ấy đủ các thứ tướng: chúng sanh nghe rồi rõ nghĩa 

thâm diệu mới biết mình có sẵn pháp, (Pháp bảo). Hoặc nói tánh tướng hòa hợp không 

hai, chúng sanh nghe rồi sự lý không ngại mới biết mình sẵn có Tăng (Tăng bảo). Cho 

nên thường niệm ngôi Tam Bảo là thế. 

“Khéo tỏ vào tâm người” là: Tuy nói pháp nhiệm mầu, nhưng lập lời không khéo 

thời người nghe bắt dội ngược. Nay chỉ nói tiếng hòa nhã, êm ái, dịu dàng, nghĩa lý đẹp 

tâm, người nghe sanh mừng nên nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 

“Quen nhuần lỗ tai” là: Tuy khéo nói pháp mầu, nhưng một bữa sốt sắng, mười bữa 

nguội lạnh (13) thời tâm cũng ắt  giải phế. Nay chỉ nói sáu thời tương tục thường nghe 

quen nhớ, thấm tủy, nhuần da, huấn luyện thành tánh nên nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 

“Khuyến khích tâm người hăng hái” là: chim còn có thể nói pháp, người sao chẳng 

bằng, thoạt sanh tâm tàm quý, tự nhiên phát tâm tinh tấn, nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh chơn tâm một thể là nghĩa Phật, Pháp và Tăng.  



Sao: Như văn trên, chỗ bày ngôi Tam Bảo đồng tướng; thời biết chỉ có một chơn 

tâm, lại không thể nào riêng khác: Tâm thể vốn tự giác chiếu, tức là Phật Bảo. Tâm thể 

vốn tự tánh ly (vọng) tức là Pháp Bảo. Tâm thể vốn tự không hai, tức là Tăng Bảo, cho 

nên nói: “Mình qui y ông Phật mình, mình qui y Pháp mình, mình qui y Tăng mình”, chỉ 

khiến qui y về mình, không nói qui y về người khác, nghĩa là mỗi niệm trở về tâm mình. 

Thế gọi là thật nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 

---o0o--- 

 Quyển 3 C 

Thích Vô Ác Ðạo 

Này Xá Lợi Phất! Ông chớ nói loài chim ấy chính do tội báo sanh ra. Sở dĩ vì sao? 

Cõi nước Phật kia, không có ba đường ác! Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật kia danh ác 

đạo còn không, huống chi có thật; các loài chim ấy đều do đức Phật A Di Ðà muốn cho 

pháp âm được lưu bố nên ngài biến hóa ra. 



Sớ:  Ðây  là  phòng  có  ngƣời  nghi:  Cõi  Tịnh  Ðộ  nhơn  sao  mà  có  súc  sanh, 

thành  ra  không  hiệp  với  lời  ƣớc  nguyện  của  ngài  Pháp  Tạng?  Cho  nên  nói  rằng: 

Nƣớc kia thật không có ác đạo; do Phật A Di Ðà, ngài muốn cho pháp âm đƣợc lọt 

vào tai mỗi ngƣời nên dùng sức thần thông mà biến hóa ra, chớ chẳng phải thật có 

súc sanh. Và lại chẳng đồng với chim ở cõi trời vì hay thuyết pháp.  



Sao: “Nhơn sao” là: Do cái nguyên nhơn tối tăm ngu si nên kết cái quả sanh trong 

loài súc sanh; bởi cái nhân xan tham tật đố nên kết cái quả sanh trong đường ngạ quỉ; còn 

cái nhơn bằng tội thập ác, tội ngũ nghịch thì kết cái quả sanh trong địa ngục, chung gọi là 

tam ác đạo (hạ ác: súc sanh; trung ác: ngạ quỉ; thượng ác: địa ngục). 

Vì trong sáu đạo: Ðạo Trời (loài trời) là thượng thiện; đạo người (loài người) trung 

thiện; đạo Thần Tu La là hạ thiện; cho nên chỉ ba đạo này (địa ngục, ngạ quỉ, súc sanh) 

gọi là rất ác. 

Luận rằng: Tạo cái nhơn nơi tâm tịnh thì kết cái quả sanh trong cõi tịnh; lẽ não cõi 

Tịnh Ðộ mà có ác đạo? Như cõi kia có ác đạo thật thì thành ra chỗ tạp uế, không khác chi 

cõi Ta Bà, đâu đặng gọi là Cực Lạc, cho nên có tâm nghi vậy. 

“Bản nguyện” là: Kinh Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta thành Phật, 

trong cõi ta không có ngạ quỉ, súc sanh, nhẫn đến loài quyên phi xuẩn động”. Lại nguyện 

rằng: “Người trong cõi ta đều không nghe đến cái danh bất thiện, huống chi là có thật; 

chẳng đặng nguyện ấy, quyết không làm Phật”. Lẽ nào nay quả Phật Ngài đã thành, lại 

trái với nguyện trước? Cho nên nói rõ rằng nước kia vốn không ác đạo, chẳng những mắt 

không thấy, mà tai cũng không nghe đến. Bởi vì chỗ nghe vào tai là chỉ nghe vạn đức 

hồng danh của chư Phật, Như Lai. Và những hiệu tốt: Bồ Tát, Thanh Văn, và chư thiên, 

thiện nhơn, quyết không có danh tự của 3 ác đạo lọt vào lỗ tai, thật vậy. 

“Biến  hóa”  ra  là:  Tự  lập  lời  nạn  rằng:  Ðã  không  súc  sanh,  nay  chim  bạch  hạc, 

khổng tước v.v... từ chỗ nào bay đến ở nước kia? Thành thử chỉ ra căn do ấy: là Ðức Phật 

A Di Ðà biến hóa ra, chớ chẳng phải thật có. Như trong Quán Kinh nói: Ngọc Châu như 

ý, nó phóng ra sắc vàng, hào quang vi diệu hóa làm loài chim trăm sắc báu tốt đẹp thật 

vậy. 

“Pháp Âm tuyên lưu” là: Chữ Tuyên là tuyên bố, từ trên khắp dưới ví như lời của 

vị  quốc  chủ.  Chữ  “lưu”  là  lưu  thông,  từ  gần  đến  xa,  ví  như  nước  chảy.  Ðức  Phật  Ngài 

muốn pháp âm của ngài giáp khắp không hở; cho nên chẳng những dùng người để thuyết 

pháp mà cũng khiến tiếng của các loài chim kia đều diễn nói pháp mầu, không xứ nào, 

không  thời  nào,  mà  chẳng  được  nghe.  Ðó  là  sức  đại  thần  thông,  ngài  biến  hóa  ra;  đâu 

đồng với cái nhơn ngu ám mà mắc quả báo thiệt làm loài chim, súc sanh ư? Song biến 

hóa đây cũng có hai  nghĩa: 1.- Như Phật  sai  vị hóa nhơn nói  các pháp môn.  2.- Trong 

tánh sẵn đủ các pháp; y trong tánh khởi hạnh tu, trên quả tự hay sắc và tâm dung lẫn, y và 

chánh  không  hai  thảy  đều  thuyết  pháp.  Thế  thời  tiếng  chim  diễn  nói,  pháp  nó  vẫn  tự 

nhiên, chẳng phải Phật ngài có tâm, riêng biến làm vậy. 

“Chẳng đồng chim trời” là: Kinh Chánh Pháp Niệm Xứ nói: „Các đức Chúa Trời 

dạo đi chơi trong ao, chim Phù, chim Nhạn v.v... đều kêu ra tiếng tăm, tỏ bày lời kệ lời 

tụng để chỉ bày việc vui ngũ dục (14), rốt rồi cũng đều là vô thường, chẳng nên mê đắm 

lắm các ngài ơi! 

Các trời nghe rồi, có vị tỉnh hồn đến đỗi rơi lụy!” Ðây là thiệt loài chim, bởi kiếp 

trước khi còn làm người ở đời, miệng hay nói pháp mầu mà không chuyên tâm lo việc 

chơn tu  nên nay mắc quả báo làm  các loài  chim, ở chốn thiên  cung. Do thói quen đời 

trước nên nay dù làm chim còn nhớ thuyết pháp, chẳng phải như cõi Tịnh Ðộ đức Phật 

Ngài biến hóa nên nói chẳng đồng vậy! 



Sớ: Hỏi: Ngài Pháp Tạng nói lời kệ rằng: “Ðịa ngục, ngạ quỉ, súc sanh, đều 

sanh về trong cõi của ta”. Sao nói cõi kia không ác đạo? Ðáp: Ý lời kệ rõ chẳng đợi 

biện nghi; ngƣời nữ sanh về nƣớc kia, nghĩa cũng nhƣ vậy.  



Sao: “Ý lời kệ tự rõ” là: Ngài Pháp Tạng Tỳ kheo, nguyện rồi nói lời kệ. “Trước 

nói rằng: Ðịa ngục; Ngạ quỉ, súc sanh, đều sanh trong cõi của ta”; kế đó ngài lại nói rằng: 

“Tất cả người sanh về, tu tập hạnh thanh tịnh, như thân sắc vàng của chư Phật, tướng tốt 

đều trọn đủ”. Thời biết chắc người ấy, ở cõi Ta Bà đã trồng duyên Tịnh Ðộ, cho nên đặng 

sanh về; đã đặng sanh về nước kia, dứt hết cội gốc ác đạo, đến thành bực Thượng thiện, 

tướng hảo như Phật, nào còn cái hình thể địa ngục, ngạ quỉ, súc sanh ngày trước ư? 

“Người nữ sanh về kia cũng vậy” là: Trong Luận nói: “Người Nữ và người thiếu 

căn đều không sanh về”. Cho nên viện dẫn lệ theo trên. Cũng do người nữ đời trước có tu 

tịnh nghiệp; một phen sanh về nước kia đủ tướng trượng phu, không còn hình người nữ 

vậy. Nay vẽ bản đồ cửu phẩm vãng sanh còn để cái hình người Nữ, là lầm vậy. Ðó là cái 

tướng niệm Phật khi ở cõi Ta Bà, chớ chẳng phải cái tướng khi đã vãng sanh về Cực Lạc 

vậy. Hay là hoặc vẽ cái hình đó để tiêu biểu cái chỗ nhơn địa của người kia, để cho rõ 

rằng tất cả nam và nữ, hễ ai tu cũng đều được sanh về cả. Người trí nên xét vậy! 



Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  vốn  không  tham,  sân,  si  v.v...  là  nghĩa  vô  tam  ác 

đạo. Tự tánh vốn đủ pháp môn nhƣ huyễn, là nghĩa biến hóa ra.  



Sao: Nếu cứ theo trong pháp môn Bất nhị, thời tham, sân, si, tức giới, định, huệ. 

Thế thiện đạo, ác đạo cũng đều như huyễn, mà huyễn nó không có tự tánh thì chỉ là nhứt 

tâm; hễ nhứt tâm chẳng sanh, thời muôn pháp đều dứt. 



Phong Thọ Diễn Pháp 

Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật kia, gió vi phong thổi động, các hàng cây báu và 

tràng lưới báu, kêu ra tiếng nhiệm mầu: Ví như trăm nghìn món nhạc đồng thời đều trỗi 

lên, người nghe tiếng ấy tự nhiên đều sanh tâm niệm Phật, niệm Pháp, và niệm Tăng. 



Sớ: Văn trƣớc nói hàng cây lƣới giăng, văn đây nói các cây lƣới ấy, nhơn gió 

rung động reo ra tiếng ấy, cũng nhƣ văn trên: chim kêu, dạy bảo chúng sanh lợi ích 

vô cùng tận vậy.  

           Gió  mà  nói  rằng  Vi  Phong,  là  thứ  gió  tốt  rất  tột.  Tiếng  mà  nói  là  vi  diệu,  là 

tiếng hay rất tuyệt. Vi diệu tức là ý nghĩa hòa nhã. Trăm nghìn món nhạc là: lấy ít 

sánh nhiều, khen nhạc kia rất hay. Tiếng nhạc rất hay cõi nhơn thiên cũng không 

thể bì kịp. Vì tiếng nhạc cõi kia cũng diễn nói pháp: Căn, Lực, Giác, Ðạo; món món 

đạo phẩm. Mà ở đây không nói là bớt văn vậy.  

          Lại Kinh Ðại Bổn nói: “Gió vi phong thổi đụng nhằm thân”, mà ở đây không 

nói đến, cũng là bớt văn vậy.  



Sao: Gió vi phong là thứ gió rất tốt; cõi này có thứ gió gọi là cù phong (bão tố) 

thổi động (cả 4 phía đều thổi đến) thời hóa ra nghiêng hồ, đổ nổng; tiếng nó bắt người 

phải rùng rợn; còn thứ gió mãnh phong (gió dữ) thổi động thời hóa ra sập nhà, trốc cây, 

tiếng rất ghê gớm. Nhẫn đến gió Tỳ Lam thổi động thời hóa ra ngã núi, lở non, hoại các 

thế giới, cả vũ trụ loài người không tránh được tiếng của nó. 

Ngay như nay nói các thứ gió: Thứ Minh, Thanh Minh v.v.. (15) các gió, tuy cũng 

xưng là gió tốt, nhưng cũng chỉ lay lắc núi rừng làm cho sanh trưởng trăm vật mà thôi. 

Còn gió ở nước kia in tuồng như có, in tuồng như không, vì chẳng phải lạnh, chẳng phải 

nóng, nhẹ nhàng, hòa dịu, không thể sánh ví với cái gì được. 

Trong Quán Kinh nói tám thứ gió thanh phong (16). Thanh tức là cái ý nghĩa chữ 

"vi". Huống cõi kia, hàng cây và các lưới giăng chất nó đều bằng bảy món báu, do nhờ 

gió vi phong khua đụng lẫn nhau, tự nhiên reo ra những tiếng tăm vi diệu như trăm nghìn 

món nhạc đồng thời trỗi một lượt. Thời 6 tiếng luật âm hòa lẫn với 6 tiếng luật dương; 

điệu nhạc bát âm rập rền vang dậy; hòa lại càng hòa, nhã lại rất nhã. Gió cây cõi kia đã 

chẳng phải tiếng ty và trúc, đâu có tiếng cung và thương? Thế mà có thể cùng với trăm 

nghìn món nhạc đồng lộng lẫy như thế thật là ít có. 

“Nhạc  cõi  Nhơn,  Thiên  chẳng  kịp”  là  như  Kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Trăm  nghìn  vạn 

món tiếng nhạc của vị đế vương trong thế gian chẳng bằng một tiếng rất hay trên cung 

trời Ðao Lợi. Trăm nghìn món nhạc trên cung trời Ðao Lợi không bằng một tiếng rất hay 

trên  cung  trời  Dạ  Ma...  Như  vậy  lần  lựa  các  cõi  chư  thiên,  nhẫn  đến  không  bằng  một 

tiếng rất hay trong nước Cực Lạc gió thổi rừng cây phát ra tiếng tăm vi diệu; thật là vượt 

ngoài cõi người cõi trời vậy. 

Câu “cũng diễn nói Ðạo phẩm” là do trong kinh chỉ nói tiếng diệu âm. Kỳ thật ý 

gồm tiếng thuyết pháp. Nếu chẳng phải pháp âm thì làm sao hay khiến người nhớ niệm 

ngôi Tam Bảo? 

Cho nên Kinh Ðại Bổn nói: “Gió vi phong pháy động, thổi các cây báu, hoặc kêu 

ra tiếng âm nhạc, hoặc kêu ra tiếng pháp âm”, lấy đây chứng rõ. Do trước lệ sau, đều là 

bớt văn vậy. 

Câu “gió đụng nhằm thân” là: Kinh Ðại Bổn nói: “Tất cả loài hữu tình ở nước kia, 

gặp gió thổi đụng nhằm thân thể, an hòa vui đẹp, cũng như thầy tỳ kheo đã đặng pháp 

Diệt  Tận  Ðịnh  (17),  sung  sướng  biết  bao!”  Thế  cũng  là  cái  lối  thuyết  pháp  bằng  cách 

không thuyết pháp vậy. 



Sớ: Lại các thứ bảo thọ ấy, trong 3 món báu, món này là báu hơn hết vì hay 

làm Phật sự.  



Sao: Luận Trí Ðộ nói: “Báu có 3 món: 1) Vật báu của người; như 7 món báu của 

vị Luân vương, vì nó hay biến hóa bố thí cho những của cải. 2) Vật báu của trời; như: các 

món báu của chư thiên, vì nó hay tùy tùng để các trời sai khiến. 3) Vật báu của Phật, như: 

Cơm thơm, hào quang... vì nó hay đến 10 phương để làm những Phật sự”. Nay ở đây nói 

món  báu bằng  gió,  cây,  nó hay thuyết pháp là món báu  rất  hơn trong  các món  báu, vì 

phẩm lượng nó vượt khỏi ngoài cõi người, cõi trời. 



Sớ: Lại cây bảo thọ của Phật nó biết thuyết pháp, nay đây không nói đó cũng 

là  bớt  văn  vậy.  Vì  lệ  nhƣ  văn  trên:  ao  nƣớc  đều  biết  thuyết  pháp.  Lại  kinh  Hoa 

Nghiêm, kinh Bát Nhã v.v... đều có nghĩa đây.  



Sao: Cây Ðạo thọ là: Kinh Ðại Bổn nói: “Cây Ðạo tràng của Phật ngồi bằng các 

món báu trang nghiêm, lưới báu phủ trên, gió vi phong pháy động, nói ra không biết bao 

nhiêu tiếng tăm pháp mầu, vang đến khắp cùng cõi chư Phật. Chúng sanh nghe đến đặng 

pháp nhẫn thẩm sâu, trụ vào bực Bất Thối Chuyển, cho đến thành tựu quả Vô Thượng Bồ 

Ðề”; nay đây không nói cũng như lời sớ trước dẫn gồm trong văn hàng cây, nghĩa là nói 

hàng cây còn biết thuyết pháp, cây của Phật đâu những chẳng thế; nên nói bớt văn. 

Lại theo lệ suy ra, như văn trước chỉ nói ao báu, lời sớ dẫn văn trong hai bộ kinh 

thời: nước báu chảy đi đều nói ra tiếng diệu pháp; lại theo lệ suy đó, như kinh Ðại Bổn 

nói: “Cây báu nói đạo tràng của Phật kia, chúng sanh thấy đấy không có cái bệnh nơi con 

mắt.  Người  nghe  mùi  hương  nó  cũng  không  bệnh  lỗ  mũi,  ăn  trái  nó  lưỡi  cũng  không 

bệnh. Hào quang của cây  ấy chiếu đến thân thể cũng không bệnh. Quán  tưởng cây ấy, 

tâm đặng thanh tịnh, không còn chứng bệnh tham, sân, phiền não”... 

Lại  nói: “Người  thấy  cây đây liền chứng  đặng 3 pháp nhẫn” thời  biết cây  ấy sắc 

hương  và  vị  của  nó  cũng  đều  diễn  nói  pháp:  Căn,  Lực,  Giác,  Ðạo,  các  pháp  như  thế. 

Chúng sanh nghe đấy, đều nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 

Lại theo lệ suy đó: cát vàng nước kia, thềm đường nước kia, lầu các nước kia, cho 

đến hoa sen tiếng nhạc trời, hoa trời, cái  y kích đồ đựng thức ăn, tất cả các sự vật của 

nước kia cũng đều diễn nói các pháp Căn, Lực, Giác, Ðạo. Ðối với các pháp ấy, chúng 

sanh nghe đến, đều nhớ niệm ngôi Tam Bảo. 

“Như Kinh Hoa Nghiêm”: Hương, mây, đài, lưới đều nói ra bài tụng; như cái trống 

cõi trời Ðao Lợi (18) diễn lý chơn thuyên không lường (lý mầu tuyệt diệu); rừng cây Bảo 

Lâm tại chùa Lôi Âm (19) nói diệu kệ vô sanh (kệ giải thoát). 

Lại Kinh Ðại  Bát  Nhã nói: “Bên cõi Tịnh Ðộ, cây rừng v.v... các vật trong ngoài 

thường có gió vi phong khua động, phát ra tiếng nhiệm mầu nói tất cả pháp, đều không 

có thật tánh” v.v... đồng nghĩa đây vậy. 



Sớ: Những ngƣời khéo hiểu thì ngay cõi đây cả loại hữu tình và vô tình cũng 

đều có nói pháp. Nhƣ nghe chim Oanh kêu, khua nhằm cây trúc v.v... Huống nữa 

cõi Tịnh Ðộ!  



Sao: “Những người khéo hiểu” là: Không chấp cảnh làm cảnh, mà rõ cảnh tức là 

tâm thì mỗi mỗi vật chi, mỗi mỗi món gì đều là ý Tổ Sư cả. Nay chỉ nói vài việc thôi. 

“Nghe chim Oanh kêu” là xưa có một ông thầy nhơn nghi một câu trong kinh Pháp 

Hoa: "Các pháp từ xưa nay, tướng nó thường vắng lặng”. Tìm xét hết sức lâu mà chưa tỏ 

ngộ. Một bữa nọ, thoạt nghe tiếng chim Oanh kêu, liền đặng đại ngộ, là minh tâm kiến 

tánh.  Ông  làm  bài  tụng  tỏ  ngộ  như  vầy:  "Các  pháp  từ  xưa  nay,  tướng  nó  thường  vắng 

lặng, xuân đến trăm hoa thơm, cành liễu oanh kêu nhắn”. 

“Khua nhằm cây trúc” là: Ông Hương Nham vì không rõ câu: "Trước khi cha mẹ 

chưa sanh, cái đó nó ở đâu?" Dấy niệm bực tức, lên ở tu trên núi. Một bữa cuốc đất, lượm 

cục đá, quăng đụng nhằm cây trúc, có tiếng kêu rang rảng, thoạt vậy đại ngộ. Ngài làm 

bài tụng tỏ ngộ như vầy: "Một đụng quên chỗ biết; khỏi cần phải tu riết, cựa mình bày 

đường xưa (chơn tâm), hết ở lớp thua thiệt”. 

Như vậy thời chim khách kêu trước nhà, lá thông reo ngoài nội, một con muỗi, một 

con ruồi; một ngọn cỏ, một lá cây, chẳng luận món nào chẳng diễn bày diệu pháp, khêu 

gợi đạo tâm. Huống chi cõi thanh tịnh của chư Phật ư?  - Hỏi: Trong kinh nói: "Có khi 

Phật thuyết pháp, có khi Phật làm thinh, cả hai không mích bỏ riêng một nào, sao đây chỉ 

nói  nước chim cây rừng thuyết  pháp mãi không thôi, thế thời  có động mà không tịnh? 

Ðáp: Kinh Ðại Bổn nói: “Người nào muốn nghe thời riêng người ấy được nghe (là Phật 

thuyết pháp). Người nào không muốn nghe thời cũng riêng người ấy không nghe (là Phật 

làm thinh)”. Thế thì tịch tịnh hay động dụng đều tùy ở tâm, tức động mà cũng tức tịnh. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh có lý hòa lẫn nhau với trí là nghĩa gió thổi cây rung 

thành tiếng pháp âm vi diệu.  



Sao: Lý gồm muôn pháp như vậy, trí khắp pháp giới như gió, lý cùng hợp với trí, 

trí nó tùy lý để rõ bày, nhưng mà gió cây đều chẳng biết nhau. Lý và trí vốn không hai 

gốc,  trăm  nghìn  món  nhạc  không  phải  gió  động,  không  phải  cây  động  mà  do  tâm  của 

nhơn giả động. 



Tổng Kết Nhị Nghiêm 

Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật kia thành tựu công đức trang nghiêm như vậy. 



          Sớ: Kết văn trên: Chim biến hóa, gió rung cây, hai món trang nghiêm đều là 

do cái chỗ "nguyện", "hạnh" công đức tu nhơn của đức Phật kia mà thành tựu vậy.  

          Lại công đức "biến hóa", công đức "Ðại thừa", công đức đồng hƣ không và 

công đức của tự tánh, cả bốn món đƣợc thành tựu nhƣ trong Luận nói điều trƣớc 

công đức trang nghiêm, điều sau công đức trang nghiêm; dƣới hai điều ấy nó không 

hệ thuộc với lời tụng của luận văn.  



Sao: “Do sở nguyện mà được thành tựu” là: Kinh Ðại Bổn nói: “Ngài Pháp Tạng 

nguyện rằng: „Khi Ta thành Phật, người trong cõi Ta, tùy theo chí nguyện kia, hễ muốn 

nghe pháp thời tự nhiên được nghe”, cho nên chim kêu, cây động đều thành tiếng pháp 

âm vi diệu vậy. 

“Do sở hành mà được thành tựu” là: Kinh Ðại Bổn nói: “Sau khi Ngài Pháp Tạng 

phát nguyện rồi, y lời nguyện mà tu hành các hạnh như Ngài nói: Ta thường dùng nhan 

sắc hòa nhã, lời nói êm ái để lợi ích cho chúng sanh”. Thế nay kết quả đặng thành gió 

thổi rừng cây đều nói ra thành tiếng pháp âm vi diệu. Như Ngài nói: “Ðối với Phật, Pháp 

và Tăng, ta tín trọng và cung kính”. Thế nay kết quả được thành chúng sanh nghe pháp 

đều cảm niệm ngôi Tam Bảo. 

Sao gọi  là công đức "biến hóa"? Như trong bài  tụng nói: “Các loài  chim tạp sắc, 

loài nào cũng kêu ra tiếng pháp âm hòa nhã. Người nghe nhớ niệm ngôi Tam Bảo, quên 


các tướng bên ngoài, tỏ vào lý nhứt tâm”, phải vậy. 

Sao gọi là công đức "Ðại thừa"? Như trong Luận bài tụng nói: “Người nam tử có 

thiện  căn  Ðại  thừa  và  người  không  thốt  tiếng  chê  bai  Tam  Bảo  được  vãng  sanh.  Còn 

người nữ và người chẳng đủ sáu căn, cả bực Nhị thừa không đặng vãng sanh”, thật thế! 

Chữ "Ðẳng" là đồng với hư không công đức và tánh công đức (20) trong văn trước 

và sau. Dưới hai câu "Như thị công đức trang nghiêm" đều chẳng hệ thuộc với lời tụng 

của luận. Do lời tụng đây: 1.- Thiếu hai chữ "Hóa làm". 2.- Thiếu hai chữ "Ác đạo", cho 

nên riêng nói cho rõ ra đó. Rằng tiếng của loài chim kêu ra nếu chẳng phải đức Phật ngài 

(hóa làm) thời người nghe đâu hay quên các tướng trần mà vào đặng lý nhứt tâm? 

Không nói câu "ác đạo" là vì trong loài người còn không người nữ, giữa bậc thánh 

cũng không tiểu thánh, huống nữa có ác đạo ư? Trước sau rõ ràng đã biết nên không nêu 

nhiều. 

Lại hai món công đức của chánh báo ở ngoài câu "như thị trang nghiêm" nên cũng 

chẳng nêu. 



Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  Bát  Nhã  khắp  cùng  pháp  giới  là  nghĩa  chim,  cây 

thuyết pháp.  



Sao:  Kinh Thủ Lăng Nghiêm lời  sao nói: "Nếu hay chuyển vật  (chuyển nổi  hoàn 

cảnh) tức đồng Như Lai vì ngoài tâm không vật (cảnh vật tức là tâm). Miễn tâm lìa phân 

biệt,  tức  là  chánh  trí  Bát  nhã,  thể  nó  cùng  khắp  pháp  giới,  không  có  chi  làm  chướng 

ngại".  Thế  cho  nên  cõi  Tây  phương,  nước,  chim,  cây,  rừng  thảy  đều  thuyết  pháp.  Nay 

chúng ta không thấy chim, cây thuyết pháp là vì chưa hết tâm "vọng niệm phân biệt". 

Luận Khởi Tín nói: “Lìa tướng vọng niệm rồi tâm nó sánh bằng cõi hư không”, thế 

cho nên khắp trong cõi hư không thảy đều có thuyết pháp. 



Chánh Báo (phân ra làm hai phần) 

1.- Hóa chủ: (đức Hóa chủ) 

2.- Hóa bạn: (các Hóa bạn) 

  

Hóa Chủ (phân ra làm hai phần) 

1.- Trƣng danh: (hỏi tên Phật) 

2.- Hiển đức: (rõ đức Phật) 

  

Trƣng Danh 

Này Xá Lợi Phất! Với ý ông nghĩ sao? Phật kia cớ gì hiệu là A Di Ðà? 



Sớ: Văn trƣớc nói y báo rất thù thắng mà y từ nơi chánh sanh ra, nên kế đây 

nói về chánh báo. Câu “với ý ông nghĩ sao?” là hỏi thử ông Xá Lợi Phất có hiểu biết 

hay không; nghĩa là đã biết Phật kia hiệu là A Di Ðà nhƣng chƣa hiểu nghĩa đó. Do 

vì Phật kia là ông chủ chánh báo trong một bộ kinh nên phải hỏi thử.  



Sao: “Ông chủ chánh báo”: Có  y, có chánh mà Phật ở về ngôi chánh báo. Chánh 

báo có chủ, có bạn, mà Phật là ông chủ của nước kia. Nghĩa kia phải hỏi là: Do Di Ðà là 

danh hiệu đủ vạn đức, nghĩa rất sâu rộng, cần phải khai thị ra khiến cho người hiểu rõ, 

đặng mà sanh tâm hướng mộ. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh chánh tƣ duy là nghĩa “với ý ông nghĩa sao?”  



Sao: So lường gọi là ý. Người đời khởi nơi ý thức, mỗi niệm mỗi niệm, so lường 

theo ngoại cảnh là tà tư duy vậy. Quày ý thức lại tự hỏi mình mà xét, suy đi nghĩ lại, lại 

đi rồi suy nghĩ cho cùng nguồn tột đáy, cho đến cái chỗ mà không còn gì nghĩ được nữa 

thời toàn thân tức là "Thọ", toàn tâm tức là "Quang", nào luận Phật kia, Phật đây. 



Hiển Ðức (phân ra làm hai phần) 

1.- Danh hàm đa nghĩa (Danh trùm nhiều nghĩa) 

2.- Ðạo thành viễn kiếp (Ðạo thành đã lâu) 



Danh Hàm Ða Nghĩa (phân ra làm hai phần) 

1.- Quang minh vô lƣợng (sáng suốt không lƣờng) 

2.- Thọ mạng vô lƣợng (mạng sống không cùng) 



Quang Minh Vô Lƣợng 

Nầy Xá Lợi Phất! Phật kia hào quang vô lượng. Vì chiếu 10 phương nước, không 

chỗ nào chướng ngại được; thế nên hiệu là A Di Ðà. 



Sớ: Chữ “vô lƣợng” đã giải nhƣ văn trƣớc, nhƣng vì chƣa biết đƣợc cái tên vô 

lƣợng nên văn đây nói: Quang minh và thọ mạng, cả hai đều là vô lƣợng vậy.  

          Quang minh có hai nghĩa: 1.- Trí quang; 2.- Thân quang; lại có hai nghĩa: 1.- 

Thƣờng quang; 2.- Phóng quang.  

          Lại sở nhơn của chữ Quang cũng có hai nghĩa: 1.- Vạn đức sở thành; 2.- Bản 

nguyện sở thành.  



Sao: Trước giải hai chữ “quang minh” vậy. Trí quang, Thân quang là: Như đức Lô 

Xá Na, dịch “Quang Minh Biến Chiếu”: Tự thọ dụng thân, chiếu cõi chơn pháp giới; đó 

gọi là Trí quang. Tha thọ dụng thân khắp chiếu trong đại chúng; đó gọi là Thân quang. 

Lại kinh Niết Bàn nói: “Ngài Lưu Ly Quang Bồ Tát thân phóng quang minh; đức 

Văn  Thù  nói:  Quang  minh  đây  gọi  là  Trí  huệ”.  Thế  thời  sự  lý  viên  dung,  Thân  và  Trí 

không hai vậy. 

“Thường quang, phóng quang” là: Hào quang thường hiển hiện, không phóng mà 

không lúc nào là không phóng... Như cái viên quang một tầm v.v... Phải vậy. 

Phóng quang là hoặc ở giữa chơn mày, hoặc ở trên đảnh, hoặc miệng, hoặc răng, 

hoặc  rốn,  hoặc  chơn,  các  nơi  ấy,  phải  vậy.  Văn  đây  nói  chữ  Quang  là  chánh  ý  ở  chữ 

Thường, (thường quang) mà cũng gồm chữ Phóng (phóng quang) và Thân cùng Trí vậy 

(Thân quang, Trí quang). Như Kinh Ðại Bổn nói: “Khi ấy, Phật A Di Ðà từ nơi gương 

mặt phóng ra vô lượng hào quang”. 

Kinh  lại  nói:  “Ta  (Thích  Ca)  dùng  hào  quang  trí  huệ,  rộng  chiếu  vô  ương  số  thế 

giới”. “Vạn đức sở thành” là: kinh Hoa Nghiêm phẩm Hiền Thủ phân ra 44 pháp quang 

minh. Mỗi quang minh đều có cái sở nhơn của nó: Hoặc nhơn quy y Tam bảo, hoặc nhơn 

phát  bốn lời hoằng thệ, hoặc nhơn tu  pháp tam học, hoặc nhơn tu  lục độ là các chỗ tu 

nhơn mà thành tựu vạn  đức đó, mỗi mỗi đều kết  rằng:  Thế  cho nên đặng thành quang 

minh ấy. 

Lại kinh Bát Nhã, Phật (Thích Ca) dạy: “Ðối trong tất cả pháp ta không chấp chỗ 

nào cả nên đặng cái thường quang một tầm”. Thế thời biết: Nay hào quang sáng của đức 

Phật đây (A Di Ðà) chẳng phải nhơn tu một đức mà thành vậy. 

Câu  “Bản  nguyện  chỗ  thành”  là:  Kinh  Ðại  Bổn  ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng: 

“Nguyện khi ta thành Phật, trong đảnh có hào quang sáng, thắng hơn mặt trời, mặt trăng 

trăm ngàn vạn ức bội”. 

Lại nguyện rằng: “Nguyện khi Ta thành phật, hào quang sáng chiếu đến vô ương 

số thiên hạ các chỗ tối tăm đều đặng sáng tỏ. Các trời và nhơn dân nhẫn đến loài bò bay 

cựa quậy thấy hào quang ta, không ai là không phát từ tâm tác thiện để nguyện sanh về 

nước của ta”. 

Lại  trước  lời  nguyện  nói  lời  kệ:  “Hay  khiến  vô  lượng  cõi,  hào  quang  đều  chiếu 

diệu”, nên nay ngài thành Phật đều đặng như sở nguyện. 



Sớ:  “Vô  lƣợng”  là  nói  chỗ  chiếu  rất  rộng  vậy.  “Mƣời  phƣơng”  là:  Vì  chẳng 

đồng kinh khác, chỉ chiếu có một phƣơng. “Không chƣớng ngại” là: Vì chẳng đồng 

nhựt quang (ánh sáng mặt trời) còn có chỗ khuất.  

  

Sao:  “Chẳng  đồng  kinh  khác”  là:  Như  kinh  Pháp  Hoa  chiếu  phương  Ðông  thời 

không nói phương khác; và chỉ nói chiếu có 1 vạn 8 nghìn cõi mà không nói gồm hết các 

nước, thế thời cái nghĩa còn có chỗ sở thủ vậy. 

Nay  kinh  này  thời  nói  bốn  góc  trên,  dưới,  tất  cả  cõi  nước,  không  nước  nào  mà 

không được chiếu. “Chẳng đồng với nhựt quang” là: Mặt nhựt tuy có hào quang, nhưng 

thần Tu La che thời bị ngăn khuất. Giữa núi Thiết Vi thời bị ngăn khuất, dưới chậu úp 

thời bị ngăn khuất. Lại châu Nam Diêm Phù Ðề sáng thời Châu Bắc Ðơn Việt bị ngăn 

khuất,  châu Tây Cù Da  sáng, thì châu Ðông Phất  Vu bị  ngăn khuất.  Nay thời  suốt núi 

thấu vách, thông chỗ tối đến chỗ mờ, không chi che đậy làm cho hào quang phải ẩn khuất 

mất; không gì ngăn cách làm cho hào quang bặt dứt. 

Như Kinh Ðại Bổn nói: “Hào quang của Phật kia sáng tỏ rất xa, hào quang của chư 

Phật khác không thể bì  kịp. Các đức Phật ở 10 phương, trên đảnh phóng ra hào quang 

sáng chiếu. Có đức Phật chiếu một dặm, có đức Phật chiếu hai dặm, như vậy lần xa. Có 

đức Phật chiếu hai trăm muôn dặm, như vậy lần xa. Có đức chiếu một thế giới, có đức 

chiếu hai thế giới, như vậy lần xa. Có đức chiếu hai trăm muôn thế giới. 

Duy có hào quang của đức Phật A Di Ðà chiếu đến một nghìn vạn thế giới, không 

có cùng tận, cho nên hiệu Ngài là: Vô Lượng Quang Phật, Vô Biên Quang Phật (21), Vô 

Ngại Quang Phật... nhẫn đến Siêu Nhựt Nguyệt Quang Phật”, đều là nghĩa Quang Minh 

vô lượng vậy. 

Trong Quán Kinh nói: “Viên quang đức Phật kia lớn như trăm ức cõi Tam Thiên 

đại thiên thế giới”. Lại nói: “Phật kia có tám vạn bốn nghìn tướng, mỗi mỗi tướng có tám 

vạn  bốn  nghìn  cái  tùy  hình  hảo  (tướng  tốt).  Mỗi  mỗi  tướng  tốt  có  tám  vạn  bốn  nghìn 

quang minh, khắp chiếu 10 phương, chúng sanh niệm Phật, đều rước hết không bỏ sót”. 

Lại  Kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Ông  A  Nan  đầu  lạy  mới  vừa  chấm  đất,  niệm  danh  hiệu 

Phật, lúc lạy chưa đứng dậy, Phật phóng hào quang sáng lớn, khắp 10 phương trên dưới”, 

đấy đều là nghĩa Quang Minh vô lượng vậy. 

Hoặc hỏi thắc mắc rằng: Nhựt quang (mặt trời) còn có khi khuất, trong đời ai cũng 

biết. Hào quang Phật không khuất sẽ có chỗ chứng cứ bằng cách nào? Ðáp: Mụ tớ già của 

Ông Tu Ðạt trưởng giả không muốn thấy Phật lánh vào trong phòng kín. Hào quang Phật 

soi  đến,  tường  vách  đều  rỗng  suốt  trong  ngoài  bốn  bên.  Mụ  xây  mặt  về  phía  nào  cũng 

thấy thân Phật hiện trước... tức là chứng cứ cho cái nghĩa hào quang đức Phật không bị 

che khuất, nên gọi là Siêu Nhựt Nguyệt Quang. 



Thọ Mạng Vô Lƣợng 

Lại nữa này Xá Lợi Phất! Thọ mạng Phật kia và cả nhân dân trong nước đều sống 

vô lượng vô biên A Tăng Kỳ kiếp, nên kêu là Phật A Di Ðà. 



          Sớ: Quang minh vô lƣợng là một nghĩa trong nhiều nghĩa vô lƣợng. Văn đây 

nói thọ mạng cũng vô lƣợng vậy. Phật thọ có 3:  Pháp thọ, Báo thọ, Ứng thọ. Nhƣ 

kinh Pháp Hoa và Quán kinh, trong lời sớ nói rõ.  

          Song Phật thọ vô lƣợng là tùy cơ chỗ thấy. Ðây nói vô lƣợng cũng có thể tức từ 

một số vô lƣợng trong nhiều số vô lƣợng.  



Sao: “Thọ mạng” là: cái chỗ trải qua của số thọ mạng có ngắn có dài. Nay đương 

thời kỳ kiếp giảm, số thọ chỉ trăm năm (22). Dù thời kỳ kiếp tăng kia cũng chừng tám 

vạn (23). Dẫu vị Luân vương, Trời Ðế Thích (24), hay các đức Phật trụ thế cũng có hạn 

lượng. Duy có thọ mạng của Phật A Di Ðà kia rất là lâu xa, không cuộc số thường, thế 

gọi là “vô lượng thọ”. 

“Ba thọ” là: Kinh Pháp Hoa phẩm Thọ Lượng lời Sớ nói: Chữ Thọ: Sống lâu. Cũng 

nói nghĩa “thọ” là chịu. Như Pháp thân là lý chơn như, nó không cách ngại các pháp nên 

gọi là lãnh chịu; như Báo thân Cảnh và Trí nó tương ứng với nhau nên gọi là lãnh chịu; 

như Ứng thân mắc cái báo trong một thời kỳ, trăm năm không đoạn nên bảo là lãnh chịu. 

Pháp thân lấy lý chơn như làm thọ mạng; Báo thân lấy Trí huệ làm thọ mạng, Ứng 

thân lấy hai chữ nhơn duyên là thọ mạng. 

Trong  Quán  Kinh  lời  sớ  nói:  “Phật  thị  hiện  ra  đồng  tướng  sanh  diệt,  có  thỉ,  có 

chung; đó là số thọ mạng của Ứng thân. Một phen chứng quả được rồi thời chứng được 

luôn bằng cách vĩnh viễn. Có thỉ, vô chung đó là số thọ mạng của Báo thân. Chẳng thọ, 

chẳng phải thọ (sống lâu) vô thỉ vô chung, đó là số thọ mạng của Pháp thân vậy”. 

Lại nói: “Thọ mạng của Phật kia thiệt có kỳ hạn. Toán, số học của người và trời, 

không đếm đặng”; thế là hữu lượng mà vô lượng vậy. 

Ngài  Việt  Khê  giảng rằng:  “Kinh đây tuy  nói  Vô  Lượng, chính  là  cái  thân có 32 

tướng  chúng  sanh  thường  thấy,  chẳng  phải  cái  thân  thắng  ứng  cao  lớn  mà  trong  kinh 

Thập Lục Quán nói”, cũng đồng ý văn trước. 

Nay nói “tùy cơ chỗ thấy” là: Kinh này nói thân Phật không nhứt định, trong văn 

nghĩa lý trước đã biện rành. Huống chi văn kinh chỉ nói đức Phật A Di Ðà hiện ở trước 

mặt đó, chưa hề chỉ định hiện cái thân bực nào? Ngài Việt Khê đâu đặng định cho là cái 

thân 32 tướng? Chắc rằng thân Liệt Ứng thời người liệt cơ tự thấy lấy, chớ không phải 

kinh này chuyên chỉ lấy cái thân Liệt Ứng để hiện cho người liệt cơ vậy đâu? 

Kinh  Ðại  Bổn,  ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng:  “Khi  Ta  thành  Phật,  dầu  cho  10 

phương  chúng  sanh  đều  là  bực  Duyên  Giác,  Thinh  Văn  mà  là  bực  tọa  thiền  nhứt  tâm, 

muốn tính tuổi thọ của Ta, dầu mấy nghìn ức kiếp, tính mãi cũng không thể biết được”. 

Ðâu phải là cái vô lượng của thân thường thấy đó ư? Cho nên đức Thích Ca đã nhập diệt 

chốn Song Lâm rồi mà hoặc có người còn thấy hội Linh Sơn chưa giải tán. Với thân Phật 

Xá Na nghìn trượng mà có người thấy bằng thân kim sắc trượng sáu. Thể Phật vốn không 

đổi  dời  mà do căn cơ nên thấy khác vậy thôi. Thế thời  nói  thọ mạng Phật  kia bằng số 

lượng trên vô lượng, cũng nào chẳng được? 



          Sớ: Câu: "Cập kỳ nhơn dân” là vì khéo dùng lời đảo ngƣợc. Nói nhơn dân là 

vì Phật dụ nhƣ ông quốc chủ. “A tăng kỳ” Tàu dịch: Vô số, gấp hai số vô số gọi là số 

vô lƣợng vô biên. Nhơn dân số thọ có hai: 1.- Vì nhờ sức bản nguyện của Phật giúp. 

2.- Vì nhờ sức công đức tu của mình.  



Sao: “Lời đảo ngược” là: Nếu theo lời xuôi thuận phải nói như vầy: Phật và nhơn 

dân thọ mạng vô lượng. Như câu: Ba La Mật gọi là Bỉ Ngạn Ðáo, phải nói Ðáo Bỉ Ngạn 

mới thuận hơn. Lấy ý hội hiểu, chớ chấp lời hại ý. 

Câu “Phật như ông quốc chủ”: Nước kia tuy không có cái phong hóa bằng chế độ 

vua tôi, cha con; song Phật là pháp vương (25), có nghĩa như vua chúa. Người sanh về 

nước kia, nương theo Phật học Phật nên có cái nghĩa như nhơn dân, chẳng phải như cõi 

Ta đây: Bản đồ, sổ bộ, hệ thống; biên tên dân chúng vậy. 

Số Tăng Kỳ (26) lại là một con số đầu trong 10 con số lớn (27). Từ một trăm số 

Lạc Xoa (28) bội thêm chồng chứa mà thành ra số A Tăng Kỳ. Lại Tăng Kỳ là một số vô 

lượng (29); vô lượng vô lượng là một số vô biên. Nay hiệp nói đó, tự có hai nghĩa: 1.- 

Thiệt  rõ số kia, lấy số Tăng Kỳ tính đó, có vô lượng vô biên số Tăng  Kỳ vậy. 2.- Tột 

khen số kia rất nhiều, không còn biên lượng, không còn cùng tột là Tăng Kỳ vậy. 

“Phật  lực”  là:  kinh  Ðại  Bổn,  ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng:  “Khi  ta  thành  Phật, 

người trong cõi ta thọ mạng đều là vô ương số kiếp; không có ai tính đặng số kia”. Ðây là 

vì nhờ nguyện lực của Phật nên có số thọ mạng ấy. 

“Tự lực” là nhứt tâm niệm Phật, vì tâm được thanh tịnh nên hoa sen hóa sanh. Cái 

thân thanh nhẹ, chẳng đồng với cái nhục thân chất ngại có già, bệnh, chết; đấy là nhờ sức 

mình tinh tấn nên có số thọ mạng ấy. 



          Sớ: Hỏi rằng: Vô lƣợng đấy cũng có thể tức là vô lƣợng; trên vô lƣợng đấy, nó 

có chứng cứ gì chăng?  

          Ðáp: Lệ nhƣ trong kinh Hoa Nghiêm đã nói.  



Sao: Văn trên dẫn lời sớ trong Quán Kinh nói: “Vô lượng đây là từ hữu lượng cho 

đến vô lượng, mà nói cũng có thể tức nói vô lượng cho đến vô lượng đấy”, do vì văn đây 

chính giống kinh Hoa Nghiêm: Kinh kia, văn hồi hướng nói "Vô lượng A Tăng Kỳ”. 

Lời giải rằng: Ðây không phải là một trong hữu số (còn đếm được) mà nó chỉ là lời 

nói để tỏ nghĩa vô số. Nếu nhứt định có số thời còn bị hạn cuộc trong hạn lượng. 

Nay kinh này cũng nói "Vô lượng vô biên A Tăng Kỳ", hai kinh văn thế ý rất giống 

nhau. Nên nói Phật kia thọ mạng cũng có thể tức là vô lượng của vô hạn lượng vậy. 

Hỏi: kinh Hoa Nghiêm, phẩm Thọ Lượng nói: Thế giới Ta Bà một kiếp (30) là thế 

giới Cực Lạc một ngày đêm. Một kiếp của thế giới Cực Lạc bằng một ngày đêm của thế 

giới Ca Sa Tràng; như thế lần lựa kiếp và ngày tương đối với nhau, cho đến trăm vạn số 

A Tăng Kỳ thế giới, tột đến thế giới Thắng Liên Hoa; thời ngày kiếp của thế giới Cực 

Lạc chỉ hơn ngày kiếp của thế giới Ta Bà mà thua rất xa với mấy thế giới sau đó thì đâu 

đặng còn là vô lượng của vô hạn lượng ư? 

Ðáp:  Kinh kia lời Sao giải rằng:  “Ba thân dung hiệp thì ba thọ  không ngăn ngại, 

tức dài cũng có thể thâu ngắn, chính nói ngắn cũng kéo dài, không phải dài không phải 

ngắn thì dài ngắn đồng nhau. Mỗi mỗi đều hòa lẫn viên mãn, lời bàn ý nghĩ đều bặt”. Từ 

đây nghĩa nó tự rõ, không nhọc công biện luận. 



          Sớ: Lại với thọ mạng quang minh đó chỉ là tóm tắt mà nói đó thôi, vì dùng số 

ít để gồm số nhiều. Hai bộ kinh danh đề chỉ nói Vô Lƣợng Thọ ấy thì tóm lại càng 

tóm nữa vì thể nó gồm cả dụng. Nếu nói cho đủ ra thì y báo, chánh báo thảy đều vô 

lƣợng.  



Sao: “Tóm nói” là vì Phật đủ muôn đức. Nay chỉ nói thọ mạng và quang minh ấy 

như  kinh  Hoa  Nghiêm  về  bực  Bát  Ðịa  nói:  Thân  tướng  vô  lượng,  trí  huệ  vô  lượng, 

phương  tiện  vô  lượng,  quang  minh  vô  lượng,  thanh  tịnh  vô  lượng,  âm  thinh  vô  lượng 

v.v... thời biết nói hai việc là dùng ít nhiếp nhiều. 

“Thể nhiếp dụng” là: Hoặc có kẻ nạn rằng: Ðã quang minh và thọ mạng cả hai đều 

nói, vì sao kinh Ðại Bổn và Quán kinh danh đề hai bộ đều chỉ nói: Vô Lượng Thọ mà 

không nói Vô Lượng Quang, nghĩa ấy lại làm sao? 

Bởi do một tâm chơn  như, không khứ, không lai, suốt xưa, suốt nay.  Thọ kia vô 

lượng, quang kia cũng vô lượng vậy. Thể vàng thời hào quang vàng vì không lìa nhau 

vậy. 

Luận  Khởi  Tín  nói:  “Tâm  tánh  không  khởi  (vọng)  tức  là  đại  trí  huệ,  đại  quang 

minh, khắp giáp pháp giới”. “Không khởi” là thọ vậy. Trí huệ là quang vậy. Nói thọ thời 

quang ở trong đó, nên nói một cái gồm đủ. 

“Y, Chánh vô lượng” là: Tự một thân Phật có bao nhiêu công đức và như văn sau, 

có bao Thanh văn, Bồ tát, nhẫn đến văn trước những lan can, lưới giăng, hàng cây v.v... 

món món trang nghiêm hết thảy đều là vô lượng vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh thƣờng chiếu là nghĩa quang minh. Tự tánh thƣờng 

tịch là nghĩa thọ mạng. Tự tánh tịch chiếu chẳng hai là nghĩa A Di Ðà.  



Sao:  Tánh  khôn  tỏ  rỗng  suốt.  "Quang"  bặt  bờ  bến;  tánh  vắng  lặng  thường  hằng 

"Thọ" nào tính kể. Thường hằng mà lại rỗng suốt nên tức "Thọ" mà "Quang". Rỗng suốt 

mà  cũng  thường  hằng  nên  tức  quang  mà  thọ.  Như  vậy  thời  Phật  A  Di  Ðà  tuy  trải  qua 

ngoài 10 muôn ức cõi mà thật ra vẫn ngồi kiết già chễm chệ không động ngay trong tâm 

chúng sanh nơi thế giới Ta Bà này. Thế sao lại đeo pháp trường sanh, luống uổng kiếp 

chết yểu, đội ánh sáng mặt trời trở thành cái màn đen tối. Tâm vốn là Phật, tự muội tâm 

mình; Phật vốn là tâm, tự mê ông Phật mình. 



Ðạo Thành Viễn Kiếp 

Này Xá Lợi Phất! Ðức A Di Ðà từ thành Phật đến nay ước đã 10 kiếp. 



          Sớ: Ðã biết ý nghĩa của tên đức Phật kia, nhƣng chƣa đƣợc biết ngài từ thành 

Phật đến nay đã trải bao nhiêu thời kiếp.  

          Chữ "Kiếp" nói đủ là Kiếp Ba, Tàu dịch là Thời Phần. “Mƣời kiếp”: có chỗ 

nói “mƣời đại kiếp”, và có chỗ nói “mƣời tiểu kiếp”. Nay kinh này nói lâu xa chắc là 

10 Ðại kiếp. Lại 10 đại kiếp cũng là nói trong một thời kỳ phó cảm tùy cơ. Xét tột 

mà nói, ngài thành Phật nhẫn nay cũng đến vô lƣợng nhƣ trong kinh Pháp Hoa nói.  



Sao: Một Ðại kiếp có 4 trung kiếp: Kiếp thành, kiếp trụ, kiếp hoại và kiếp không. 

Mỗi trung kiếp đều có 20 tiểu kiếp; trọn 80 kiếp mới thành một đại kiếp (30). Nói 10 đại 

kiếp là 800 tiểu kiếp vậy. 

Ý kinh  nói:  Vì tỏ cho biết ngài  thành Phật  đã lâu xa;  nếu nói tiểu kiếp thời  chưa 

thấy chỗ xa kia. Nay y theo bản dịch đời nhà Ðường, nói 10 đại kiếp. 

Câu  “cũng  tới  vô  lượng”  là  như  trong  kinh  Pháp  Hoa,  chúng  nghi  đức  Thế  Tôn 

(Thích Ca) thành Phật chưa bao lâu, làm sao các vị Bồ Tát tu đã nhiều kiếp kia là được 

Ngài giáo hóa? 

Phật dạy: “Ta thiệt thành Phật đến nay vô lượng vô biên kiếp rồi”. Thế thời Ðức Di 

Ðà thành Phật kia có thể lường được ư? 



          Sớ: Nếu xét cái nhơn địa của đức A Ði Ðà, từ thành Phật sắp về trƣớc chẳng 

phải một cái nhơn làm "Pháp Tạng" mà thôi, có nhiều cái nhơn nữa nhƣ trong các 

kinh nói.  



Sao: “Nhơn làm Pháp Tạng” là kinh Ðại Bổn nói: “Trước đức Phật Ðịnh Quang, có 

đức  Phật  thứ  53  tên  là  Thế  Tự  Tại  Vương.  Khi  đó  ngài  Pháp  Tạng  đang  làm  vị  Quốc 

vương, bỏ ngôi đi xuất gia, phát 48 lời nguyện”. Nay Phật A Di Ðà đây là ông Phật do 

ngài Pháp Tạng tu thành vậy. 

“Còn  nhiều  nhơn  nữa”  là:  1.-  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  Thời  kỳ  Phật  Ðại  Thông  Trí 

Thắng  Như  Lai  có  16  vị  vương  tử  đi  xuất  gia  tịnh  tu  phạm  hạnh,  cầu  quả  Bồ  Ðề  vô 

thượng. Sau khi Phật Ðại Thông diệt độ, 16 vị thường ưa thuyết kinh Diệu Pháp Hoa; ấy 

sau cũng thành Phật hết cả. Vị vương tử thứ 9 thành Phật ở về phương Tây.Vị vương tử 

thuở đó nay là A Di Ðà vậy. 

2.- Kinh Bi Hoa nói: vô lượng kiếp về trước, có vua Chuyển Luân Vương tên Vô 

Thánh  Niệm,  cúng  dường  cho  Phật  Bảo  Tạng  Như  Lai.  Lúc  đó  vua  phát  nguyện  rằng: 

“Nguyện khi Ta thành Phật, trong nước ta nhiều món thanh tịnh trang nghiêm, Phật Bảo 

Tạng thọ ký cho, qua kiếp số hằng hà sa, làm Phật ở thế giới phương Tây, nước tên là An 

Lạc”. Vị Quốc Vương thuở đó, nay là Phật A Di Ðà đây. 

3.- Kinh Ðại Thừa Phương Ðẳng Tổng Trì nói: “Thời kỳ Phật Vô Cấu Diệm Xưng 

Khởi Vương Như Lai, có ông Tịnh Mạng tỳ kheo thuộc lòng các kinh, cộng 14 ức bộ. 

Tùy tâm chúng sanh ưa muốn, rộng vì thuyết pháp. Ông Bí Sô thuở đó, nay là Phật A Di 

Ðà đây”. 

4.- Kinh Hiền Kiếp nói: “Thời kỳ Phật Vân Lôi Hống Như Lai có vị vương tử tên 

Tịnh Phước Báo Chúng Âm cúng dường Phật kia. Vị vương tử thuở đó nay là Phật A Di 

Ðà đây”. 

5.- Kinh kia lại nói: “Thời kỳ Phật Kim Long Quyết Quang, có ông pháp sư tên Vô 

Hạn Lượng Bảo Âm Hạnh ra sức hoằng hóa kinh pháp. Ông pháp sư thuở đó nay là Phật 

A Di Ðà đây”. 

6.- Kinh Quán Phật Tam Muội quyển thứ chín nói: Thời kỳ Phật Không Vương có 

bốn ông tỳ kheo bị phiền não che tâm, thoạt nghe giữa thinh không dạy bảo phải quán 

Phật, liền đặng pháp Niệm Phật Tam Muội. Ông tỳ Kheo thứ ba thuở đó, nay là Phật A 

Di Ðà đây. 

7.- Kinh Như Huyễn Tam Ma Ðịa Vô Lượng Ấn Pháp Môn nói: “Thời kỳ Phật Sư 

Tử Du Hý Kim Quang Như Lai, có vị quốc vương tên Thắng Oai, tôn trọng cúng dường 

Phật kia, tu hạnh thiền định; vị Quốc vương thuở đó, nay là Phật A Di Ðà đây”. 

8.- Kinh Nhứt Hướng Xuất Sanh Bồ Tát nói: “Ðức Phật A Di Ðà thuở trước làm vị 

thái tử nghe pháp môn vi diệu đây, vâng giữ tinh tấn, trong 7000 (bảy nghìn) năm lưng 

chẳng đến chiếu, không nhớ ái dục, tài bảo, không hỏi đến việc của người khác, thường ở 

chỗ một mình, ý chẳng lay động; lại giáo hóa tám nghìn ức số na do tha người, chứng quả 

bất thối chuyển; vị thái tử thuở đó nay là Phật A Di Ðà đây”. 

Như trên lược kể vài sự tích, nếu nói nhiều kiếp nhiều nhơn cũng tới vô lượng. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh xƣa nay thành Phật là nghĩa 10 kiếp.  



Sao: Kinh Hoa Nghiêm nói: “Mười đại kiếp là nêu số vô tận”, tức nay nói tự tánh 

mình thành Phật sắp lại đây nào những chỉ từ bên kia Phật Oai Âm Vương? Mà là bên kia 

lại còn bên kia, trần sa kiếp lại trần sa kiếp nữa vậy! Nếu quyết định chấp 10 kiếp, chi 

khỏi bị người xưa nói: “Cũng còn là con cháu của ông Vương lão sư” (31). 



Hóa Bạn (phân làm hai phần) 

1.- Hiện tại (ngƣời bản xứ) 

2.- Vãng sanh (kẻ đến ở) 



Hiện Tại (phân làm 3 phần) 

                                       1.- Thanh Văn: (thánh Thinh văn) 

                                      2.- Bồ Tát: (thánh Bồ tát) 

                                      3.- Tổng kết: (chung kết) 



Thanh Văn 

Lại này Xá Lợi Phất! Phật kia có đệ tử đã chứng quả thinh văn mà đều là bực A La 

Hán nhiều đến số vô lượng vô biên, chẳng phải tính số chỗ hay biết được. 



           Sớ:  Chủ  ắt  có  bạn.  Trƣớc  nói  hàng  Thinh  Văn,  kế  nói  hàng  Bồ  tát  đều  là 

những bạn lữ trong ngôi phẩm thánh hiền vậy.  

          Văn đây trƣớc nói hàng đệ tử Thanh Văn. Thanh Văn là nghe tiếng Phật dạy 

pháp Tứ Ðế mà đƣợc  chứng quả. A La Hán là  lựa  không phải  ba quả trƣớc vậy. 

Trong  đây  không  nói  Duyên  Giác  là  vì  gồm  trong  hàng  Thanh  văn.  “Chẳng  phải 

toán số” là: Nói số kia rất nhiều vậy.  



Sao: “Nghe pháp Tứ Ðế” là: Ðức Thế Tôn vì các ông: Kiều Trần Như v.v... năm 

người,  chuyển  bánh  xe:  Khổ,  Tập,  Diệt,  Ðạo.  Ban  đầu  chỉ  cho  pháp  Tứ  Ðế,  thứ  hai 

khuyên tu, đến thứ ba thời chứng quả. Các lậu phiền não đã hết, thành quả A La Hán. 

Nhơn nghe tiếng Phật dạy mà được mở tỏ nên gọi là quả Thinh Văn. Cái hiệu Thinh Văn 

chung ba quả trước; nay quả thứ tư là quả A La Hán vậy. 

“Duyên Giác nhiếp” là: bực Duyên Giác quán xét tu pháp thập nhị nhơn duyên mà 

đặng tỏ ngộ tự tánh; tuy 12 nhơn duyên mà tóm lại không ngoài pháp Tứ Ðế. Bực này tuy 

có tâm lợi sanh, nhưng chưa được rộng nên thuộc hàng Thinh Văn vậy. 

“Toán số” là pháp toán số trong thế gian. Cao tột là ở nơi pháp cửu chương. Pháp 

toán số của Phật nói như số phẩm A Tăng Kỳ trong kinh Hoa Nghiêm thời chẳng phải 

tâm lực của người đời học tính nổi đặng. Văn đây nói pháp toán số là nói chung luôn cả 

pháp toán số của thế gian và xuất thế gian. Do số đệ tử Thanh văn cõi kia rất nhiều vô 

tận, vượt khỏi ngoài pháp toán số, dù ông Lạc Hoành người đời Hán Vũ Ðế, ông Nhứt 

Hạnh Thiền sư đời Ðường Huyền Tông không thể ra tài hay khéo mà tính cho đặng. 

Văn trên nói số vô lượng, vô biên, là nhằm con số thứ hai, thứ ba, trong 10 con số 

lớn, thế là có toán số; nhưng văn đây nói: "Chẳng phải dùng phép toán số mà biết được”; 

cho nên biết vô lượng chính là lời tán thán rất nhiều, không nên lấy số thường mà chấp 

vậy. 

Như Kinh Ðại Bổn nói: “Dầu cho các bực tỳ kheo đầy một ức số na do tha trăm 

nghìn số lượng, đều có pháp thần thông như ông Mục Liên, muốn chung tính kể số Thinh 

Văn hội ban đầu của Phật kia, dùng hết thần lực trù tính, trong trăm phần không biết được 

một phần, nhẫn đến phần Ô Ba Ni Sát Ðàm (33) cũng không biết được một”. 

Lại nói: “Phật bảo Ông A Nan: „Giả sử có người nhổ lông trong một thân nghiền 

làm mảy bụi. Ðem những bụi ấy quăng trong biển múc nước ra. Nước của mảy bụi nhiều, 

hay nước trong biển nhiều?‟ 

Ông  A  Nan  bạch  rằng:  „Thưa  đức  Thế  Tôn!  Nước  của  mảy  bụi  không  đầy  nửa 

bụm; còn nước trong biển kia vô lượng‟. Phật dạy: „Này A Nan! Ðệ tử về hàng Thanh 

Văn trong cõi Phật kia; với số mà có thể biết được đó như nước của mảy bụi; còn số mà 

không tính hết được đó như nước trong biển kia”. 



          Sớ: Trong Luận nói: “Bực nhị thừa chẳng sanh” nay nói có Thanh Văn đó là 

do  bực  ấy  quen  tập  pháp  thừa,  chẳng  bao  lâu  cũng  chứng  đặng  Ðại thừa,  rốt  rồi 

không còn Tiểu thừa nữa nhƣ trong Quán Kinh lời sớ nói. Nếu cứ theo nghĩa đức 

Phật ngài biến hóa thời có Tiểu thừa cũng không ngại gì.  



Sao: “Rốt rồi không Tiểu thừa” là: trong Quán Kinh lời sớ nói: “Những người quen 

tập Tiểu thừa vốn chẳng đặng sanh, nhưng do kia khi lâm chung phát tâm Ðại thừa, cũng 

đặng vãng sanh. Do vì quen tập Tiểu thừa, vừa nghe Phật nói các pháp: Khổ, Không, Vô 

thường, thuận theo tánh quen trước, liền chứng quả Tiểu thừa mà cái tâm hướng Ðại đã 

thành. Huống đặng gần Phật, chẳng bao lâu sẽ chứng Ðại thừa thì đâu còn làm Thinh Văn 

nữa ư?” 

Thế thời kinh nói cõi kia có Thanh Văn là do vì tạm có nên trong Luận nói: “Bực 

nhị  thừa  chẳng  sanh  là  do  vì  cõi  kia  quyết  định  không  có  Tiểu  thừa”.  Câu  “Tiểu  cũng 

không ngại” là cõi Tịnh Ðộ còn dung chứa các loài chim, hàng Thinh Văn há chẳng bằng 

chim sao? Với chim đã biến hóa làm thành ra thì Thanh Văn đâu lại riêng thật có. Dù cho 

nước kia vẫn có Thinh Văn đi nữa cũng chẳng ngại gì. 



Bồ Tát 

Các chúng Bồ Tát cũng nhiều như vậy. 



           Sớ:  Nƣơng  văn  trên  chẳng  những  chúng  Thanh  Văn  Tiểu  thừa  mà  các  bực 

Ðại thừa Bồ Tát không bực nào chẳng sanh.  

          Câu “cũng nhiều nhƣ vậy” là cõi kia có các chúng Bồ Tát cũng nhiều vô lƣợng 

vô biên, không thể kể hết số. Vả lại Bồ Tát ấy cũng đủ vô lƣợng vô biên công đức 

nhƣ trong Ðại Bổn nói.  



Sao: Bồ Tát là: Từ bực sơ tâm (là mới phát tâm tu Bồ Tát) nhẫn đến bực Ðịa Tận 

(là hết thẩy Bồ Tát  cả Thập Ðịa), như trong khoa giáo khởi trước đã biện rành và như 

trong văn bổ xứ sau có dẫn, nói Bồ Tát rất nhiều vô lượng, đâu có thể kể số. “Công đức” 

là kinh Ðại Bổn, Phật khen món món công đức của Bồ Tát ở nước kia, lập làm 23 lời dụ: 

1.- Tánh Bồ Tát kiên cố bất động như núi Tu Di. 2.- Trí huệ sáng suốt như ánh sáng mặt 

nhựt, mặt nguyệt. 3.- Tánh rộng lớn như biển vì hay sản xuất các của báu công đức. 4.- 

Tánh sáng rỡ như lửa vì thiêu củi phiền não. 5.- Tánh nhẫn nhục như đất (đại địa) vì bình 

đẳng với tất cả chúng sanh. 6.- Tánh thanh tịnh như nước trong vì rửa các trần cấu. Nhẫn 

đến dụ 23, như  Ðức  Từ Thị một quán niệm vì  bình  đẳng với  cả pháp  giới.  Rốt  lại kết 

rằng: “Nay vì các ông, ta nói lời cốt  yếu thế thôi. Bằng nói rộng ra một kiếp nói cũng 

chẳng hết!” thời biết số Bồ Tát vô lượng, vô biên, công đức của Bồ Tát cũng vô lượng, 

vô biên như vậy. 



          Sớ: Nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói: chỗ ở của Nhƣ Lai, các chúng sinh thanh tịnh 

nƣơng ở trong đó, chính đồng nghĩa đây.  



Sao: Kinh Hoa Nghiêm quyển 25 nói: “Tất cả chư Phật quốc độ trang nghiêm. Chỗ 

ở  của  Như  Lai  bất  khả  tư  nghì,  những  chúng  thanh  tịnh  có  duyên  đồng  tu  đời  trước, 

nương ở trong đó. Trong đời vị lai sẽ thành ngôi chánh giác”. 

Chỗ ở của Như Lai tức là Cực Lạc quốc độ của Phật A Di Ðà. Chúng thanh tịnh kia 

tức các vị Bồ Tát. Ðời vị lai sẽ thành Phật tức văn Bổ Xứ sau có nói. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh tức không, tức giả là nghĩa Phật kia có Thanh Văn, 

Bồ Tát.  



Sao: Tánh không thời lý nhứt chơn đứng lặng (chơn như bất biến). Tánh giả thời 

vạn dụng hằng sa (bất biến tùy duyên). Ðứng lặng thời thăm thẳm không bờ mé. Hằng sa 

thời rộng lớn vô cùng tận, đâu từng tính số, và khá đặng so lường ấy ư. Thế thời Thánh 

Hiền bực Tam thừa chung thờ một vị Phật; Chơn Tục cả hai đế đồng do một cái tâm. Một 

tâm rõ ràng, Phước đủ, Huệ đủ. 



Tổng Kết 

Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật kia, thành tựu công đức trang nghiêm như vậy. 



          Sớ: Kết văn trên, Thanh Văn, Bồ Tát là đệ tử trang nghiêm, đều bởi nguyện 

hạnh công đức do tu nhơn đời trƣớc của Phật kia nên nay kết quả thành tựu nhƣ 

vậy. Trong Luận nói: “Nhƣ Lai là nhóm tịnh hoa. Hoa chánh giác đặng sanh”, phải 

vậy.  



Sao: Nguyện là: Kinh Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta thành Phật, 

Bồ Tát trong cõi ta, thần thông, trí huệ biện tài, tướng hảo oai thần thảy đều như Phật”. 

Ðến nay Ngài thành Phật, đặng toại sở nguyện. 

Hạnh là: Kinh Ðại Bổn ngài Pháp Tạng nguyện giáo hóa chúng sanh tu hành pháp 

lục độ, rộng làm việc giáo hóa đến vô lượng chúng sanh, phát tâm bồ đề. Hạnh nay đặng 

thành tựu mới có đệ tử trang nghiêm như thế. 

“Nhóm Tịnh Hoa” là như Kinh Tịnh Danh: “Bảy giống tịnh hoa: 1.- Giới tịnh: Vì 

tịnh hết ba nghiệp. 2.- Tâm tịnh: Vì các phiền não kiết lậu đã tịnh. 3.- Kiến tịnh: Vì thấy 

rõ tánh chơn của các pháp, không khởi vọng tưởng nữa. 4.- Ðộ nghi tịnh: Vì kiến giải sâu 

thì nghi hoặc liền dứt. 5.- Phân biệt đạo tịnh: Vì phải đạo nên làm, không phải đạo nên 

bỏ. 6.- Hành đoạn tri kiến tịnh: Vì chỗ làm chỗ đoạn đều thông đạt. 7.- Niết Bàn tịnh: Vì 

đã chứng quả vô học (A La Hán)”. 

Ngài Hải Ðông nói: “Bảy món đây thuộc lời luận tụng của hàng Thanh Văn. Nay 

đây cho rằng cũng đặng gồm chung Bồ Tát, lệ như 37 phẩm vì chung cả Ðại thừa, Tiểu 

thừa”. 

Từ văn lan can, lưới giăng hàng cây đến đây. Y, chánh cộng là 5 phen kể những 

món trang nghiêm, với nghĩa của sự vật trong nước Cực Lạc lược tột nơi đây. Văn sau 

chúng sanh sanh về đó và đi bổ xứ v.v... cũng nhiếp thuộc trong văn chánh báo. 

---o0o--- 

 Quyển 3 D 

Vãng Sanh (phân ra làm hai phần) 

                                      1.- Ðại Chúng (cả nhân chúng) 

                                      2.- Thƣợng Thủ (bực bề trên) 



Ðại Chúng 

Lại  này  Xá  Lợi Phất! Cõi  nước Cực  Lạc,  chúng sanh ở các nơi  được sanh về đó 

đều đặng A Bệ Bạt Trí. 



          Sớ: Nƣơng văn trên: Chẳng những chúng hiện ở nƣớc kia, không vị nào chẳng 

phải  Thánh  Hiền,  nhƣng  hễ  ai  đƣợc  sanh  về  đó,  đều  đặng  bực  Bất  Thối.  “Chúng 

sanh” là cái danh từ tóm nhiếp tất cả. A Bệ Bạt Trí là: Tàu dịch Bất Thối Chuyển 

địa, nhƣ kinh Ðại Bổn và trong luận đã nói: Lại có nhiều món nhơn duyên nên đặng 

bực  Bất  Thối.  Nhƣ  bộ  Thập  Nghi  năm  món,  bộ  Thông  Tán  10  việc  tốt,  bộ  Quần 

Nghi 30 điều lợi ích v.v....  



Sao: “Sanh về đều đặng bất thối” là: Sợ người nghi nước kia vốn nhiều thánh hiền, 

song đều là bực thượng sĩ tu lâu; người mới sanh về vị tất đặng bất thốI, nên văn đây nói: 

không luận thánh, phàm, hễ ai tu trì danh niệm Phật được sanh về đó liền đặng bất thối 

chuyển một cách như nhau, để giải quyết cái nghi của người kia vậy. 

Như trong Kinh Ðại Bổn đã nói: “Người sanh về nước kia, ở với nhau bằng điều 

nhơn,  đổi  chác  nhau  bằng  việc  nghĩa,  không  làm  gì  quấy  quá,  trong  không  có  cái  tâm 

dâm nộ, thói ngu si”. 

Lại nói người sanh về nước kia thảy đều trọn đủ 32 tướng tốt, các căn sáng tỏ, nhẫn 

đến thành Phật chẳng mắc vào ác thú. Lại trong Luận lời tụng nói: “Những chúng người 

và trời tâm đều bất động, toàn là ở trong biển trí thanh tịnh sanh ra”. Bất động tức là bất 

thối. Bởi do sức niệm Phật, được nhờ biển trí Như Lai thấm nhuần sanh ra nên có tấn mà 

không thối. 

“Năm  món”  là  bộ  Thập  Nghi  Luận  nói:  “Có  năm  món  nhơn  duyên  nên  đặng  bất 

thối: 1.- Nhờ nguyện lực đại bi Ðức Di Ðà nhiếp trì nên bất thối. Nay giải rằng: như kinh 

Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta làm Phật, ai nghe danh hiệu ta, qui y tinh 

tấn liền đặng pháp nhẫn thứ nhứt, pháp nhẫn thứ nhì và pháp nhẫn thứ ba”. Ở trong pháp 

chư Phật hằng không thối chuyển, ví như qua biển cả được đi chiếc tàu to thì khỏi chìm 

đắm. 2.- Nhờ hào quang Phật thường chiếu nên tâm Bồ Ðề tăng tiến không thối. Nay giải 

rằng: Như Kinh Ðại Bổn nói: “Thấy hào quang sáng của Phật, mà sanh từ tâm; lại người 

niệm Phật, Phật phóng quang minh nhiếp hộ người ấy. Ví như mặt trời, mặt trăng chiếu 

rọi đường tối, thì khỏi sa hầm hố”. 3.- Nhờ nước, chim, cây, rừng, tiếng gió, tiếng nhạc, 

đều nói ra pháp khổ không, người nghe thường khởi tâm niệm Phật, Pháp, Tăng, nên bất 

thối. Nay giải rằng như kinh đây và trong hai bộ nói: nước, chim, cây, rừng, gió, nhạc. Ví 

như người vong giả nghe tiếng khánh, tiếng chuông, tăng thêm chánh niệm. 4.- Toàn là 

các bực Bồ Tát, dùng làm bạn lành, ngoài không ma, tà, trong không phiền não nên bất 

thối. Nay giải rằng: Như kinh đây nói: “Cõi kia các người bực thượng thiện đồng hội một 

xứ”. Ví như đem con để ở nơi xóm Trang Nhạc (34) nước Tề thì không còn nói tiếng Sở. 

5.- Nhờ thọ mạng vĩnh kiếp, cùng Phật bằng bực nên bất thối. Nay giải rằng: Như trong 

kinh nói: “Phật và nhơn dân thọ mạng vô lượng”. Ví như đi con đường muôn dặm, nương 

theo thời gian lâu mau rốt rồi cũng đến Bảo Sở. 

Còn 10 việc tốt và ba mươi điều lợi ích, đại khái đồng với đây, vì số nhiều không 

dẫn. 



          Sớ: Lại bất thối có ba nghĩa: Ðại thừa bất thối; dĩ đắc bất thối; vị đắc Bất thối, 

lệ nhƣ kinh Di Lặc vấn nói.  

Sao: “Ðại thừa bất thối” là: Vì vãng sanh về nước kia, là đi ngay vào bực Ðại thừa, 

không còn thối chuyển là hàng Tiểu thừa nữa (hay nhị thừa cũng thế). 

“Dĩ  đắc  bất  thối”  là  vì  hễ  sanh  về  nước  kia,  phàm  chỗ  đã  đặng,  không  còn  thối 

chuyển, tan mất cái mình đã có (chứng). 

“Vị đắc bất thối” là: hễ sanh về nước kia, phàm chỗ chưa đặng, không chi làm thối 

chuyển, ngăn con đường tiến tới trước. 

Lại kinh Di Lặc vấn nói: “Tự phần kiên cố gọi là bất thối. Thắng tấn bất hoại, gọi 

là  bất  chuyển”.  Văn  đây  nghĩa:  Ðại  thừa;  dĩ  đắc  và  vị  đắc.  Ba  nghĩa  phối  đó  thời  hai 

nghĩa trước đồng với Tự Phần; một nghĩa sau đồng với Thắng Tấn. 



          Sớ: Lại đồng tên là bất thối, nhƣng có chỗ thấp và cao. Nhƣ trong Khởi Tín và 

thuyết ngài Diệu Tông, ngài Từ Chiếu nói v.v...  



Sao: Luận Khởi Tín nói: “Người sanh về nước kia thường thấy Phật, rốt đặng bực 

bất thối”. Lời sớ nói bất thối có ba vị: 1.- Tín hạnh chưa đủ, chưa đặng bất thối. Vì không 

có duyên thối nên gọi là bất thối. 2.- Vị Thập Tín đầy đủ tiến vào vị Thập Trụ, đặng thiểu 

phần pháp thân,  gọi  là bất  thối. 3.- Vị Tam  Hiền viên mãn tiến vào vị  Sơ Ðịa sắp tới, 

chứng biến mãn phần pháp thân, gọi là bất thối. 

Lại ngài Diệu Tông làm lời sao nói: “Bất thối có ba nghĩa: nếu phá được kiến hoặc, 

tư hoặc, gọi là vị bất thối, thời hằng không mất cái ngôi siêu phàm. Nếu dẹp được trần sa 

hoặc, gọi  là hạnh bất  thối thời hằng không mất  cái  hạnh Bồ Tát.  Nếu phá tan được vô 

minh hoặc gọi là niệm bất thối, thời hằng không mất cái chánh niệm trung đạo”. 

Lại ngài Từ Chiếu Tông Chủ làm bộ Tứ Ðộ Ðồ thuyết nói: “Bởi người chưa đoạn 

phiền não hoặc, sanh cõi Ðồng Cư, là nguyện bất thối. Người dã phá kiến hoặc, tư hoặc, 

sanh cõi Phương Tiện là hạnh bất thối. Người phá được trần sa hoặc và phá được một 

phần vô minh hoặc, sanh cõi Thiệt Báo là trí bất thối. Người phá luôn hết ba hoặc, sanh 

cõi Tịnh Quang, là vị bất thối”. Thế thời cái tên bất thối tuy đồng mà thấp, cao tự khác, lệ 

như nghĩa cửu phẩm. 



          Sớ: Lại trong tứ giáo nói bất thối chẳng phải nhƣ nghĩa kinh này.  



Sao: Trong tứ giáo đều nói bất thối như: Tạng giáo tu biệt tướng niệm là bất thối, 

Thông giáo được tánh địa là bất thối, Biệt giáo bực Thất Trụ là bất thối, Viên giáo bực 

Thất tín là bất thối. Thế thời biết từ đây sắp trước, tấn thối chưa định. 

Nay người niệm Phật miễn sanh nước kia, dầu trước kia là người ác hay súc sanh, 

nay cũng đặng bất thối; đâu chẳng tốt mầu mau lẹ, khác hơn các kinh giáo kia! 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh thƣờng trú là nghĩa bất thối chuyển.  



Sao:  Ví  như  hư  không,  từ  xưa  đến  nay  không  từng  thối  chuyển,  dầu  muốn  thối 

chuyển, thối đến chỗ nào? 



Thƣợng Thủ 

Trong nước kia, có nhiều vị nhứt sanh bổ xứ. Số ấy rất nhiều chẳng phải toán số 

mà biết được, chỉ khá dùng số vô lượng, vô biên a tăng kỳ mà nói thôi. 



          Sớ: Nƣơng văn trên nói: „Ngƣời sanh nƣớc kia đâu những bất thối, lại còn có 

bực Bồ Tát bổ xứ không thể kể xiết‟ để khuyên ngƣời cầu sanh vậy. Bổ xứ là: chỉ  

một đời này kế bổ ngôi Phật, tức bực Ðẳng Giác Bồ Tát.  



Sao: “Khuyên người cầu sanh” là: Người sanh về đó đều được bất thối, đã hơn các 

nước, lại nhiều vị bổ xứ, khá gọi rằng: Siêu vượt thù thắng rất tột đó vậy. 

“Chỉ  một đời nầy” là: Người  ở cõi  nầy tu  hành bỏ thân nầy thọ  thân khác, nghìn 

đời muôn đời chưa có cùng tột, nhẫn đến người chứng tam quả cũng còn có sanh; bực A 

La Hán mới đoạn được thân hậu hữu. Tuy đoạn thân hậu hữu, nhưng chưa đặng thành 

Phật. 

Nay  kinh  này  nói,  chỉ  còn  một  đời,  kế  liền  bổ  đi  làm  Phật.  Trước  như  ngài  Hộ 

Minh, sau như ngài Từ Thị là vị Bồ tát tột ngôi. Lại kinh Ðại Bổn nói: “Người sanh về 

nước kia đều đủ 32 tướng tốt, rốt ráo thâm nhập chỗ yếu nghĩa pháp mầu”, đều còn một 

đời, sẽ bổ xứ làm Phật. 

Cứ đây, thời như vị thự quân (thái tử) tạm ở Ðông cung quyết định nối ngôi Nam 

Diện, chẳng phải sánh với các hàng bá quan lần hồi tăng chức, bất quá tới bực nhơn thần 

cực vị mà thôi. Các vị Bồ Tát đây cũng đều nguyện vãng sanh, những người khinh dễ cõi 

Tây phương sao mà chẳng xét cho lắm?! 



          Sớ: Hỏi: Xứ kia, đức Quan Âm kế sẽ bổ ngôi Phật, kế là Thế Chí. Sau đức Thế 

Chí không nghe nói bổ ai? Nay nói: Bổ xứ rất nhiều, vậy chớ ngày nào sẽ bổ? Lại bổ 

xứ đó vị Bồ tát đã tiến lên hết thập địa, vào trụ ngôi Ðẳng giác nhƣ mặt trăng giữa 

các ngôi sao, đâu đặng rất nhiều đƣơng ở nƣớc kia?  

          Ðáp: Bổ xứ bất tất định bổ chỗ xứ của Phật Di Ðà, mà 10 phƣơng thế giới vô 

tận, chƣ Phật nhập Niết Bàn vô tận, Bổ Xứ Bồ Tát cũng vô tận. Nhiều vị trụ trong 

cõi nƣớc kia mà đợi bổ xứ, thì sao lại chẳng đặng?  

          Lại chƣ Phật cũng nhƣ vi trần, không có cùng tận; huống là Bồ Tát số kia rất 

nhiều, không đủ gì nghi, nhƣ trong Ðại Bổn nói.  



Sao: Kinh Ðại Bổn nói: “Phật (Thích Ca) bảo ngài Di Lặc: Trong thế giới này (Ta 

Bà) có 720 ức vị Bồ tát sanh về cõi kia, mỗi mỗi vị ấy đã từng cúng dường vô ương (34) 

số Phật như ông Di Lặc đây; các vị tiểu Bồ Tát cũng được vãng sanh không thể kể xiết. 

Thế giới phương khác: 1.- Cõi Phật Quang Viễn Chiếu, cũng có 80 ức Bồ Tát đều đang 

sanh về. 2.- Cõi Phật Bảo Tạng cũng có 90 ức. 3.- Cõi Phật Vô Lượng Âm cũng có 220 

ức như thế. Lần hồi kế đến 44 cõi Phật, nhẫn đến vô lượng cõi Phật, những người vãng 

sanh không thể kể xiết. Chỉ nói danh hiệu Phật, cùng kiếp không hết, huống các Bồ tát 

đang sanh về đó. Nói như Di Lặc thời rất nhiều vị Bổ xứ càng thêm chứng rõ. 



          Sớ: Nhƣ văn trƣớc, y, chánh hai báo. Hoặc trong văn kinh có, trong văn bản 

nguyện  không;  hoặc  trong  văn  bản  nguyện  có,  trong  văn  kinh  không,  lẫn  thấy 

không ngại.  



Sao: Nếu cứ theo nghĩa chúng sanh mộ Phật phát nguyện, nguyện mãn thành Phật 

thời cõi kia mỗi món sở hữu đều là mỗi lời nguyện của Phật kia đã thành, thảy đều in 

hiệp. Nay nói lẫn nhau làm có, không đó vì văn hơi khác, nhưng ý thời đầy đủ vậy. 

Lại như ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Khi ta làm Phật trong cõi nước ta, các trời, 

nhơn dân, tất cả vạn vật đều nghiêm tịnh sáng suốt, hình sắc xinh đẹp, tột nhiệm rất mầu, 

không  ai  có  thể  cân  lường.  Dầu  đặng  pháp  thiên  nhãn  thông  cũng  không  thể  biện  biết 

được  cái  danh  số  đó”.  Xem  đây,  thời  chỉ  nói  chánh  báo,  y  báo,  đâu  chẳng  nhiếp  hết?! 

Chẳng nên chấp văn mà hạn nghĩa. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh quyết định thành Phật là nghĩa nhứt sanh bổ xứ.  



Sao: Ngài Khuê Phong nói: “Nay biết tâm mình là Tâm Phật, quyết sẽ làm Phật”. 

Nhưng mà Phật xưa nay vẫn thành Phật,chứ chẳng phải có làm mới đặng. Thế thời chỉ 

thấy cái Thỉ Giác Phật mới đây, chớ không biết cái Bản Giác Phật sẵn có. Nên gọi rằng: 

Bổ thời quyết định bổ. Thành Phật thời thiệt chẳng phải thành. 



B.- Chánh Thị Nguyện Hạnh Linh Tri Tu Chứng 

(phân ra làm bốn phần) 

  

                                      1.- Phát Nguyện   (Dấy lòng nguyện) 

                                      2.- Khởi Hạnh      (làm công hạnh) 

                                      3.- Cảm Quả        (cảm đƣợc quả) 

                                      4.- Kết Khuyến    (kết lời khuyên) 



Phát Nguyện (phân ra làm hai phần) 

1.- Khuyến phát nguyện tâm (khuyên dấy lòng nguyện) 

                   2.- Xuất kỳ sở dĩ (chỉ lý do kia) 



Khuyến Phát Nguyện Tâm 

Này Xá Lợi Phất! Chúng sanh nghe lời ấy rồi nên phải phát nguyện sanh về nước 

kia. 



          Sớ: Văn trên kể bày y, chánh hai báo, văn đây nói chúng sanh đƣợc nghe lời 

đây nên cần phát khởi đại nguyện để nguyện sanh về nƣớc kia, ấy là: Khuyên lần 

thứ nhứt, sau mới tráo trở tỏ bày (tráo trở là lặp đi lặp lại nhiều  lần).  



Sao: 1.- Khuyên lần thứ nhứt là: Trong kinh nói đi nói lại nhiều lần: Khuyên nghe, 

khuyên tin, khuyên nguyện, ước có bốn lần. Nay nhằm lần khuyên ban đầu là nghe nói 

đến công đức y, chánh trang nghiêm thù thắng mà phát nguyện. 2.- Nói nghe nói lời ấy 

là: Nghe lời nói nhứt tâm trì danh, quyết định vãng sanh mà phát nguyện. 3.- Nói nghe 

kinh này đây là: Nghe nói pháp Trì Danh được Phật hộ, chẳng lui mất quả Bồ đề, mà tín 

thọ; Không nói nguyện là: Tín Thọ tức là nguyện. 4.- Nói “nếu có người tin” là tổng kết 

cái lời nói người nghe rồi thâm tín, những người mà đã có Tín và Nguyện thì không một 

người nào mà chẳng sanh, nên cần phải phát nguyện. Mỗi lần mỗi nghe, nghe lại càng 

sâu, mỗi lời mỗi nguyện nguyện thêm thiết thật, lời tuy tráo trở, nghĩa chẳng lặp trùng, 

lòng quá sâu vì thương vật, nên dạy người chẳng mỏi! 



           Sớ:  Lại:  Sự  nghe  nói  nhiếp  thuộc  về  nghĩa  Tín,  Nguyện  nó  nhiếp  về  nghĩa 

Hạnh, ba việc ấy là ba món tƣ lƣơng đều đủ nơi đây.  



Sao: Có nghe rồi, vậy sau mới Tín, chẳng nghe thời tín từ đâu sanh? Có nguyện rồi 

vậy sau mới hành (Tu). Không nguyện thời hành do đâu khởi? Văn sau nói Tín, Hành là 

cội gốc văn đây; Tín, Hành, Nguyện ba món tư lương về Tịnh Ðộ đầy đủ không thiếu. 



          Sớ: Lại lời nguyện nó có cái năng lực bất khả tƣ nghì! Cõi Tịnh Ðộ của Phật 

kia  cũng  vì  do  lời  nguyện.  Khi  lâm  chung  đƣợc  vãng  sanh  chỉ  vì  nhờ  lời  nguyện. 

Nhơn quả trong ba cõi đều tùy theo lời nguyện. Các vị đại Bồ Tát đều tùy lời nguyện 

đƣợc vãng sanh.  



Sao:  “Tịnh  độ  của  Phật  kia”  là:  Ngài  Pháp  Tạng  do  trong  sở  nhơn  phát  48  lời 

nguyện. Nay thành quả Phật, rộng độ chúng sanh. Thời biết: Công đức vô cùng tận của 

Như Lai đều từ lời nguyện sanh ra nên nói bất khả tư nghì. 

“Lâm  chung  vãng  sanh”  là:  Phẩm  Hạnh  Nguyện  nói:  “Người  đó  đến  khi  mạng 

chung, tất cả các căn thảy đều bại hoại, nhẫn đến bà con, oai thế, voi, ngựa, trân bảo v.v... 

cũng đều tan mất; duy có lời nguyện chúa (lớn) đây chẳng bỏ lìa nhau. Trong tất cả thời, 

nó dẫn dắt tới trước; trong một sát na, liền đặng sanh về thế giới Cực Lạc” nên nói “bất 

khả tư nghì”. 

“Nhơn quả trong ba cõi” là: Nguyện hưởng sự vui trên cõi trời thời người bần mẫu 

sanh lên (35); nguyện làm ông Minh Vương thời vì Ngục Thần trị quỉ (36). Món món đều 

tùy theo lời nguyện chẳng phải ai bắt làm mà tự nhiên tâm nguyện nó làm, nên nói “bất 

khả tư nghì”. 

“Bồ  Tát  nguyện  sanh”  là:  Ðức  Phổ  Hiền  nói  lời  tụng  rằng:  “Nguyện  ta  đến  khi 

mạng sắp mất, dứt hết tất cả các chướng ngại. Trước mặt thấy Phật A Di Ðà, liền đặng 

sanh  về  cõi  An  Lạc”;  nhẫn  đến  nguyện  nhờ  đức  Phật  thọ  ký,  rộng  lợi  ích  chúng  sanh 

v.v...  Chí  như  đức  Văn  Thù  phát  nguyện  vãng  sanh,  ngài  thuyết  lời  kệ,  cũng  nói: 

“Nguyện ta khi mạng chung, diệt trừ các chướng ngại; mặt thấy A Di Ðà, sanh về cõi An 

Lạc”,  cùng  đức  Phổ  Hiền,  như  hiệp  cái  Phù  Tiết  (37).  Kìa  như  ngài  Thiên  Thân,  ngài 

Long Thọ v.v.... nhiều không kể hết, đều nguyện vãng sanh nên nói “bất khả tư nghì”. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh trở về bản thể là nghĩa nguyện sanh về nƣớc kia.  



Sao: Nếu biết bản thể không lìa đương xứ (Bản thể) thời chẳng phải sanh về nước 

kia, mà là sanh nước đây vậy. Tuy nói con đường 10 muôn ức, nào từng động bước trong 

tấc thước! Nên nói: “Chẳng nhọc khảy móng tay mà tới Tây phương vậy”. Như ai kia với 

tánh Chơn Như mà không giữ được tự tánh, để đến đỗi tùy duyên theo năm đường thời 

như đứa cùng tử (38) nương ngụ quê người linh đinh, vất vả nên phải sớm về làng cũ. 



Xuất Kỳ Sở Dĩ 

Lẽ  ấy  thế  nào?  Vì  được  cùng  các  người  bực  thượng  thiện  như  thế,  đồng  hội  họp 

một xứ. 



          Sớ: Văn đây nối văn trƣớc, gạn hỏi cho ra: vì sao dạy ngƣời phát nguyện sanh 

về nƣớc kia? Do nƣớc kia là cái xứ để các ngƣời bực Thƣợng Thiện hội đồng. Nếu 

đƣợc sanh về nƣớc kia thì đƣợc vào hội tốt hơn hết. Nhƣ vậy nên phải cầu sanh.  



Sao: Gạn hỏi có hai nghĩa: 1.- Cõi Ta Bà cũng là nước Phật (Thích Ca), hà tất xa 

lìa  nước  mình?  2.-  Trong  10  phương  cõi  Phật  rất  nhiều,  vì  sao  cứ  bảo  cầu  về  Tây 

phương? Nên gạn hỏi căn do đó. 

Ðáp  bằng  cách  dung  hòa  cũng  có  ba  nghĩa:  1.-  Hoặc  vì  có  quốc  độ:  Người,  súc, 

quỉ, ngục, đồng nhau chung ở thì vị tất toàn là loài người. 2.- Hoặc có quốc độ tuy thuần 

là loài người ở, nhưng vị tất đều là người thiện. 3.- Hoặc có quốc độ, tuy thuần là người 

thiện ở, nhưng vị tất đều là người Thượng Thiện. 

Nay nói rằng: “Các người bực Thượng Thiện” thời chẳng những là bực Thiện trong 

hạng người, cũng là bực Thiện trong bực Thiện, như văn trên đã kể bày. Các bực Thanh 

Văn,  Bồ  Tát  nhẫn  đến  bực  Bổ  Xứ,  các  bực  đây  đều  là  bực  người  Thượng  Thiện.  Nay 

người đặng vãng sanh liền cùng các bực ấy cư hội một xứ. Chỗ gọi rằng: “Quan Âm, Thế 

Chí bắt tay cùng đi; Văn Thù, Phổ Hiền, sát cánh bạn lành”, dụ như lên chốn Long Môn 

(39) cùng Dinh Châu (40). Vì trong đời người ít có vậy. Thế nên bực đại Sĩ cầu vào hội 

Liên Lục (41) huống là kẻ phàm phu! Người xưa tìm chỗ ở, còn biết chọn làng có nhơn; 

phương chi trang học đạo hội tốt như đây, há chẳng muốn ư? 



           Sớ:  Hỏi:  Ngƣời  sanh  về  Cực  Lạc,  loại  kia  chẳng  phải  một,  đâu  đặng  đồng 

xƣng là bực Thƣợng Thiện? Ðáp: Do vì đều đặng bực Bất Thối Chuyển.  



Sao: “Loại kia chẳng phải là một” là: có phàm, thánh, Ðại, Tiểu, thượng, trung, hạ 

phẩm, phân có ngôi thứ, vậy sao nay lại lược bỏ phẩm Trung, phẩm Hạ, chỉ nói phẩm 

Thượng Thiện nên lập lời nạn đây. 

Nay nói chúng sanh sanh về đó đều là bực bất thối chuyển thì rốt ráo đều thành bực 

Vô thượng Chánh Giác, là cảnh giới của Phật nên không khác vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh vạn thiện đồng qui (qui về tự tánh) là nghĩa đồng hội 

một xứ.  



Sao:  Trăm sông  hội  về một bể cả, các  cảnh vật  hội  về một cõi  không,  các người 

bực Thượng Thiện chẳng hội về một xứ đây, vậy chớ tính hội về đâu?! 



Khởi Hạnh (phân ra làm hai phần) 

1.- Giản Dƣ Hạnh: (chọn riêng các hạnh) 

                   2.- Thị Chánh Hạnh: (chỉ ngay chánh hạnh) 



Giản Dƣ Hạnh 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Không  thể  do  nhơn  duyên  phước  đức  và  căn  lành  ít  mà  được 

vãng sanh về nước kia đâu! 



          Sớ: Nƣơng văn trên nói: Ðối với bọn phàm dễ tới, bạn lành khó thân! Huống 

chi với hội của bực ngƣời Tối Thƣợng thiện há nên dùng chút Thiện, chút Phƣớc mà 

đƣợc sanh vào?  

           Trong  văn  đây,  ngài  Linh  Chi  lấy  hai  chữ  Thiện  Căn  làm  hạnh  chánh  thức 

thuộc về pháp trì danh, lấy hai chữ Phƣớc Ðức làm hạnh trợ (phụ) thuộc về ba việc 

phƣớc của pháp tu Tịnh nghiệp.  

           Ngài  Hải  Ðông  thời  gom  luôn  bốn  chữ  "Ða  Thiện,  Ða  Phƣớc"  làm  hạnh 

chánh,  nói  đó  là  phát  tâm  Bồ  Ðề;  lấy  bốn  chữ  "Thiểu  Thiện,  Thiểu  Phƣớc"  làm 

hạnh trợ, nói đó là pháp chấp trì danh hiệu. Hai nghĩa trái nhau. Nay đều vì hòa 

hợp  mà  giải,  nghĩa  là:  Muốn  sanh  về  nƣớc  kia,  cần  phải  đa  thiện,  đa  phƣớc  mới 

đƣợc.  Mà  nay  nói  pháp  trì  danh  đây  chính  là  cái  Thiện  ở  trong  các  hạng  Thiện, 

Phƣớc trong các hạng Phƣớc. Chính chỗ gọi rằng: Phát tâm Bồ Ðề mà làm đại nhơn 

duyên sanh về nƣớc kia vậy.  

  

Sao: “Trái nhau” là: Một ông cho pháp trì danh thuộc về hạnh chánh, một ông cho 

pháp trì danh thuộc về hạnh trợ. Hai thuyết mâu thuẫn. Mà đại ý kinh đây, chính là trọng 

pháp trì danh. Nếu cho pháp trì danh là hạnh trợ thời  văn sau nghe nói  Phật  A Di Ðà, 

chấp trì danh hiệu, nghĩa phải nói làm sao cho thông? Thế thời với pháp trì danh mà cho 

là hạnh trợ, đoán chắc không có lý đó. 

Lại ngài Linh Chi lấy ba việc phước trong Quán Kinh phối với cái phước đức kinh 

đây thời việc phước thứ ba kia chính là phát tâm Bồ Ðề, đây bèn thành ra hạnh trợ, cùng 

ngài Hải Ðông nói: Tâm Bồ đề là hạnh chánh. Hai Ngài cũng mâu thuẫn. Nhưng trong 

Quán Kinh lấy ba việc phước làm cái chánh nhơn tu Tịnh Nghiệp, thế mà ngài Linh Chi 

nói phát Bồ Ðề tâm là hạnh trợ, cũng không có lý đó. 

Nay (Tổ Vân Thê) vì hòa hợp mà giải; lại lấy pháp trì danh làm hạnh chánh, còn 

lấy pháp trì danh làm phát Bồ Ðề tâm thời đều thủ ý của hai ngài, mà hòa hợp nghĩa kia 

vậy. 

“Thiện căn” là: Trong Quán Kinh thời như văn trên nói: Việc phước thứ ba là phát 

tâm Bồ Ðề. Kinh Ðại Bổn thời nói ba bực vãng sanh cũng đều nói phát tâm Bồ Ðề. 

Căn  cứ  theo  đây  thờI  phát  tâm  phàm  phu,  ấy  gọi  là  không  thiện  căn.  Phát  tâm 

Thanh văn, không phát tâm Bồ đề, ấy gọi là thiểu thiện căn vậy. 

“Phước  đức”  là:  Trong  Quán  Kinh  thời  nói  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu  v.v...  Kinh  Ðại 

Bổn thời nói tu các công đức v.v... Căn cứ theo đây thời đối với bố thí, trì giới v.v.. nhẫn 

đến  lập  chùa,  tạo  tượng,  tham  thiền,  tụng  kinh,  khổ  hạnh,  tất  cả  việc  phước  đều  bỏ  đi 

không làm, ấy gọi là “vô phước đức”. Song ta làm phước đây là trồng cái nhơn hữu lậu, 

kết quả nho nhỏ ở cõi nhơn thiên, ấy gọi là “thiểu phước đức”. 

“Thiện trong các thiện” là: Tự có năm nghĩa, do vì trong Luận Trí Ðộ đủ năm món 

tâm Bồ Ðề: 1.- Phát tâm Bồ Ðề, nghĩa là: Ở trong vô lượng sanh tử, phát tâm đại Bồ Ðề, 

mà pháp trì danh  chính  là ở trong  cái  tâm kẻ phàm  phu sanh tử khởi  tâm  đại  giác. 2.- 

Phục tâm Bồ Ðề, nghĩa là: Ðoạn các phiền não, bẻ dẹp tâm kia (phiền não) vậy, mà pháp 

trì danh thời tâm chánh niệm vừa bày, tâm phiền não tự diệt. 3.- Minh tâm Bồ Ðề, nghĩa 

là: Rõ thấu lý thật tướng của các pháp, mà pháp trì danh chính là một tâm ấy, rõ thấu tất 

cả thật tướng của các pháp. 4.- Xuất đáo Bồ Ðề, nghĩa là: Ðặng bực Vô Sanh Nhẫn ra 

khỏi ngoài ba cõi, đến biển Tát Bà Nhã (nhứt thế trí), mà pháp trì danh liền đặng nhẫn thứ 

nhứt, thứ hai và thứ ba, mau khỏi đường sanh tử, tới bực nhứt thế trí. 5.- Vô thượng Bồ 

đề, nghĩa là: Ngồi chốn Ðạo Tràng, thành bực tối chánh giác, mà pháp trì danh thời đặng 

bực bất thối chuyển, thẳng đến thành Phật. 

Lại  ngài  Hải  Ðông  làm  lời  sớ  dẫn  trong  phẩm  Bồ  tát  Tâm  Ðịa  nói:  “Các  vị  mới 

phát  tâm  tu  Bồ  tát,  hay  thâu  giữ  tất  cả  pháp  Bồ  Ðề  phần  (37  đạo  phẩm)  thiện  căn  thù 

thắng”. Luận Du Dà quyển thứ 37 nói: “Bồ Tát chỗ chứa nhóm thiện căn, dùng tín tâm 

tịnh diệu thuần nhứt để hồi hướng lên quả Vô Thượng Bồ Ðề”. Bộ Lương Nhiếp, quyển 

thứ 10 nói: “Chỗ làm căn thiện cũng dùng hồi hướng lên quả Vô Thượng Bồ Ðề”. Thế thì 

các kinh đều lấy chỗ phát tâm Bồ Ðề làm thiện căn, mà kinh đây pháp trì danh chính là 

cái thiện căn hồi hướng lên quả Vô Thượng Bồ Ðề vậy. Do vì đức Phật A Di Ðà tức là 

ngôi Vô Thượng Bồ đề. Ðây là cái thiện trong các việc thiện nên gọi “đa thiện căn”. 

“Phước trong các việc phước” là cũng có hai nghĩa: 1.- Phật A Di Ðà là danh hiệu 

muôn đức. Một danh ấy vừa niệm thời muôn đức đều đủ, thế chẳng cầu phước mà phước 

đã đủ tròn. 2.- Do năng lực trì niệm, tự nhiên các việc ác không khởi, các việc lành vưng 

làm; lấy đây tu phước thời phước dễ nhóm. - Ðây là cái phước trong các việc phước, nên 

gọi “đa phước đức”. 



           Sớ:  “Nhơn  duyên”  là:  Ngài  Thanh  Lƣơng  nói:  “Chính  là  lấy  cái  mà  nó  hay 

phát  khởi  ra  đó  làm  nhân.  Mƣợn  những  cái  giúp  thành  cho  nhân  phát  khởi  làm 

duyên”. Nay kinh đây có hai nghĩa: 1.- Dùng thiện căn làm nhân, dùng phƣớc đức 

làm duyên. 2.- Thiện căn, phƣớc đức, mỗi cái đều có nhân duyên.  



Sao:  “Thiện  nhân,  Phước  duyên”  là:  Dùng  thiện  căn  Bồ  Ðề  làm  chánh  nhân  vào 

đạo, như trong kinh nói: “Không phát tâm chánh giác Bồ Ðề, dầu tu pháp lục độ vạn hạnh 

trải hằng sa kiếp, rốt cuộc cũng không thành Phật”. Cho nên biết Bồ Ðề tâm là cội gốc 

sanh ra muôn việc lành, thế gọi là nhân. Song cần phải làm tất cả việc phước đức để giúp 

thành quả Bồ Ðề; dùng phước giúp huệ, dùng sự để hiển lý, giúp đỡ vào đạo; ấy gọi là 

duyên. 

“Ðều có nhân duyên” là: Thiện căn, phước đức, chỗ lý do của nó, từ đâu mà phát 

tâm, đều kêu là nhân. Mà thiện căn phát khởi, ắt có các món thiện duyên làm trợ. Thế là 

mỗi món đều có cái duyên của nó. 



          Sớ: Hỏi: Cớ sao trong Quán kinh nói phát tâm Bồ Ðề để ở về phƣớc thứ ba? - 

Ðáp: Do vì phƣớc có sự, có lý, không phải chuyên về sự không.  



Sao: Trong Quán Kinh nói ba việc phước: 1.- Hiếu dưỡng cha mẹ và phụng sự sư 

trưởng, từ tâm bất sát, tu 10 thiện nghiệp. 2.- Thọ trì pháp tam qui, giữ đủ các giới, không 

trái  oai  nghi.  3.-  Phát  tâm  Bồ  Ðề,  tin  sâu  lý  nhơn  quả,  đọc  tụng  kinh  điển  Ðại  thừa, 

khuyến tấn người tu. 

Nạn rằng: Vì sao phát tâm Bồ Ðề mà cho nhập với hai cái trên, đồng gọi là phước? 

Nay nói phước có sự, có lý. Tâm Bồ Ðề đây là trong lý Bát Nhã. Phước to lớn như hư 

không, không thể nghĩ lường, chẳng phải cái phước hữu lậu cõi nhơn thiên mà bị Tổ Ðạt 

Ma ngài chê vậy. Cho nên hai cái phước trước còn chung với bực phàm Tiểu, duy phước 

đây riêng bực Ðại thừa mà thôi. Song nay lời Sớ không dùng phát Bồ Ðề tâm phối với 

phước, mà đem thuộc về thiện căn, ấy là sao? Bởi do Thiện và Phước, riêng ra thời hai, 

chung lại thời một. Riêng mà nói đó thời tâm Bồ Ðề, riêng thuộc về thiện căn. 

Chung lại mà nói đó thời tâm Bồ Ðề, cũng nói là phước được. Trong Quán Kinh 

chung dùng nên nói phước cũng không ngại. 

Hỏi: Kinh Bảo Tích, kinh Ðại Bổn đều nói: "Người muốn thấy đức Vô Lượng Thọ 

Phật phải phát tâm vô thượng Bồ Ðề, lại phải chuyên tâm tưởng niệm nước kia và chứa 

nhóm thiện căn" thời thành ra Bồ Ðề và thiện căn tuồng như hai việc. Nay kinh đây trực 

nhận thiện căn thuộc về tâm Bồ đề là sao? 

Ðáp: Kinh kia chỉ nói thiện căn, kinh đây lại nói đa thiện căn. Một chữ “Ða” chẳng 

phải tâm Bồ Ðề thì lấy cái gì tương đương vào đó? 



          Sớ: Hỏi: Chính nơi pháp trì danh cho là đa thiện phƣớc đức; ngoài kinh đây, 

riêng có kinh nào chứng cứ chăng? Ðáp: có đành rành có thể chứng đƣợc nhƣ: kinh 

Ðại Bi, kinh Ðại Phẩm v.v... đều có nói.  



Sao: “Chứng về thiện căn” là: Kinh Ðại Bi nói: “Một khi xưng danh hiệu Phật, do 

thiện căn ấy được vào cõi Niết Bàn không thể cùng tận”. Lại nói: “Khi ta (Phật) diệt độ 

rồi, nước Bắc Thiên Trúc, có ông tỳ kheo tên Kỳ Bà Già tu tập vô lượng pháp "tối thắng 

thiện  căn";  sau  khi  mạng  chung  sanh  về  Tây  phương  qua  trăm  nghìn  ức  thế  giới  nước 

Phật Vô Lượng Thọ. Nhẫn sau thành Phật hiệu là: Vô Cấu Quang Như Lai”. Lại Trang 

Nghiêm kinh luận nói: “Khi Phật còn tại thế, có một ông già đến cầu xin xuất gia. Ngài 

Xá  Lợi  Phất  v.v...  các  vị  đại  Ðệ  tử  đều  không  chịu  độ.  Do  vì  xem  ông  già  nhiều  kiếp 

không có thiện căn. Phật Ngài độ cho, liền chứng đạo quả. Nhơn đó Phật bảo trong đại 

chúng rằng: „Ông này vô lượng kiếp về trước làm ông tiều đốn củi, bị cọp dữ rượt chụp, 

hoảng hốt (sợ) bèn leo lên cây, niệm nam mô Phật; do thiện căn đó, nay gặp ta đắc độ”. 

Kinh Hoa Nghiêm quyển thứ 10 văn Hồi Hướng nói: “Nguyện nhớ niệm tất cả chư 

Phật về đời hiện tại, vị lai, quá khứ trong vô lượng vô biên thế giới”. 

Và kế nói:  "Do  thiện căn niệm Phật  đây”. Như thế đó đều là  chỗ  chứng rõ rằng: 

pháp trì danh là đa thiện căn. 

“Chứng phước đức” là: kinh Ðại Phẩm Bát Nhã nói: “Nếu người tán tâm mà niệm 

Phật cũng đặng hết khổ; với phước kia sẽ hưởng không hết, huống là định tâm nhớ niệm 

ư?”  Kinh  Xưng  Dương  Chư  Phật  Công  Ðức  nói:  “Nếu  có  người  được  nghe  danh  hiệu 

Phật Vô Lượng Thọ Như Lai, một lòng tin chịu, trì đọc, tụng niệm, người ấy sẽ đặng cái 

phước vô lượng hằng khỏi chốn tam đồ. Sau khi mạng lâm chung, sanh về cõi kia”. 

Luận Trí Ðộ nói: “Ví như có người, khi mới sanh ra lọt xuống đất liền mỗi ngày đi 

nghìn  dặm.  Ði  mãn  một  nghìn  năm,  dùng  của  bảy  báu  dưng  cho  Phật,  phước  đức  biết 

bao? Thế mà chẳng bằng  có người qua đời  ác sau này, một tiếng xưng  niệm A Di Ðà 

Phật, phước đây hơn kia”. 

Kinh Tăng Nhứt A Hàm nói: “Như có người dùng tứ sự cúng dường tất cả chúng 

sanh  trong  cõi  Diêm  Phù  Ðề  này  được  phước  rất  lớn.  Nhưng  chẳng  bằng  người  xưng 

niệm danh hiệu Phật bằng trong những nặn sữa (giây phút), công đức hơn trên không thể 

nghĩ bàn”. Phàm nghĩa như thế đó đều là chứng minh pháp trì danh là đa phước đức vậy. 

Lại kinh Bảo Tích quyển 19 nói: “Bấy giờ có 1 thầy tỳ kheo nghe đức Phật (Thích 

Ca) khâm khen công đức cõi Phật Bất Ðộng Như Lai, sanh tâm ham mến mà niệm sanh 

về kia. Ðức Phật Ngài dạy rằng: „Không nên đem tâm ái luyến mong đặng sanh về; duy 

có trồng các thiện bổn, tu các phạm hạnh mới được sanh về cõi kia”. Thiện bổn tức là 

thiện căn; phạm hạnh tức là phước đức. Ðấy, lại đều rõ ràng để chứng minh rằng pháp trì 

danh mới là "đa thiện đa phước”. Các kinh đều tán thán, chúng ta khá chẳng tín thọ sao? 



           Sớ:  Hỏi:  Những  ngƣời  ở  cõi  này  riêng  tu  lý  Viên  Ðốn,  chẳng  nguyện  vãng 

sanh, đâu đƣợc nói họ là thiểu thiện căn ƣ?  

          Ðáp: Ngƣời tu Viên Ðốn tuy ngộ đƣợc nhứt tâm, hãy còn thân hậu hữu. Chính 

phải cầu sanh nƣớc kia, thân cận Phật Di Ðà.  

          Kìa, nhƣ chiếc xe ông Triết Lão, ông Thanh Công rõ ràng úp bánh! Nếu kia tự 

phụ là ngƣời Viên Ðđốn, chẳng nguyện vãng sanh, phải biết những ngƣời ấy là thiểu 

thiện căn vậy! Nhƣ trong kinh Hoa Nghiêm nói thì thua thiệt biết dƣờng nào?  

  

Sao: “Hậu hữu” là thân hậu ấm vậy; tức là đời sau. Người tu Viên Ðốn dù chỗ kiến 

giải tuy bằng với Phật, nhưng mà vô minh thô tế hãy chưa dứt hết, đức tánh hằng sa cũng 

chưa trọn đủ, còn có vọng hoặc tất có luân hồi, đâu khỏi thân hậu ấm. Ðã còn thân hậu 

ấm thời ắt có chỗ đi thọ sanh, không khỏi luân hồi trong sáu đạo, trừ người dã chứng lên 

cõi Thật Báo. Còn bao nhiêu hoặc chưa khỏi cõi nhơn thiên; nhưng trên cõi Trời nhiều kẻ 

đắm  mê sự dục lạc, trong  cõi  người xen lộn  nhiều thống khổ;  kẻ đọa lạc thì đông, mà 

người giải thoát không mấy. Thế thời chúng ta không cầu sanh về Tịnh Ðộ, vậy chớ tính 

sanh về đâu? 

Kìa như ông Triết Lão, nọ như ông Thanh Công, đều xưng là người có tỏ ngộ. Mà 

ông Triết Lão thân đời sau đắm mến trong cảnh giàu sang, ông Thanh Công thân sau chịu 

nhiều sự ưu khổ. Ðều là bởi không ham mộ pháp vãng sanh, tự mất lợi lành; đến nỗi sa 

đọa nhiều đời, xa đường Bồ Ðề. Ðâu chẳng phải thiện căn kém thiếu, mới ra như vậy? 

Nói kinh Hoa Nghiêm là: phẩm Nhập Pháp Giới nói: Trên hội đức Cha Na, các bực 

đại Thanh Văn có người không thấy Phật là do vì thiện căn chẳng đồng, vốn chẳng tu tập 

thiện căn kiến Phật tự tại cớ vậy. Nên biết pháp chấp trì danh hiệu, nguyện thấy Di Ðà 

thành đa thiện căn, đại thiện căn, tối thắng thiện căn và bất khả tư nghì thiện căn vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh sanh ra tất cả pháp là nghĩa thiện căn. Tự tánh giàu 

có tất cả pháp là nghĩa phƣớc đức.  



Sao: "Nào dè tự tánh, hay sanh vạn pháp; nào dè tự tánh vốn tự cụ túc”. 



Thị Chánh Hạnh 

Này Xá Lợi Phất! Nếu có gã thiện nam, người thiện nữ nghe nói đến Phật A Di Ðà, 

chấp trì danh hiệu để niệm, hoặc 1 ngày, hoặc 2 ngày, hoặc 3 ngày, hoặc 4 ngày, hoặc 5 

ngày, hoặc 6 ngày, hoặc 7 ngày mà nhứt tâm bất loạn. 



Sớ:  Nương  văn  trên:  đa  thiện,  đa  phước  mới  được  sanh  về  nước  kia,  nhưng  mà 

thiện  căn  khó  trồng,  phước  đức  khó  tu,  huống  lại  nói  rằng  Ða.  Nhiều  kiếp  nhọc  nhằn, 

không  thể  nên  đặng.  Như  kinh  Bảo  Tích  nói  mười  tâm,  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  10  lời 

nguyện v.v... Nay có một pháp trì danh vừa mau lẹ vừa gọn dễ, tức là đa thiện, đa phước. 

Nên rõ pháp trì danh công đức rất thù thắng. 



Sao: “Thiện căn khó trồng” là như thuở trước ông Thân Tử (Xá Lợi Phất) phát tâm 

Ðại thừa, nhơn người Bà La Môn xin tròng con mắt... mà ông bèn lui mất thiện căn v.v... 

“Phước đức khó tu” là như trong kinh Niết  Bàn quyển 34 nói năm phẩm tâm, tu mười 

điều  thiện;  gọi  rằng  phẩm  hạ,  phẩm  trung,  phẩm  thượng,  phẩm  thượng  trung,  phẩm 

thượng  thượng.  Mỗi  phẩm  đều  tu  10  thiện,  thành  ra  năm  chục.  Trước  tu,  sau  tu,  mới 

thành 100 phước. Thế thời phước đó không dễ gì tu, đã rõ vậy. 

Kinh Bảo Tích nói 10 tâm là: 1.- Ðối với chúng sanh khởi tâm đại từ, không tâm 

tổn  hại.  2.-  Ðối  với  chúng  sanh  khởi  tâm  đại  bi,  không  tâm  bức  não.  3.-  Ðối  với  Phật 

Pháp không tiếc thân mạng, lại có tâm hay giữ gìn Phật pháp. Nhẫn đến tâm thứ 10 là đối 

với chư Phật xa lìa các tướng, lại hay khởi tâm tùy niệm. Ðủ mười tâm đây mới được 

sanh về Tịnh Ðộ. 

Kinh Hoa Nghiêm nói  10 nguyện là: 1.-  Lễ kính  chư Phật; nhẫn đến. 10.- là phổ 

giai hồi hướng. Cũng do 10 nguyện đây, mới sanh về cõi nước kia. 

Như trên, đều là các bực Bồ tát quảng đại trí hạnh, chẳng phải dễ trồng, dễ tu. Nay 

pháp trì danh công đức rất lớn, dầu cho mười tâm chưa đủ, mười nguyện chưa đầy, nhưng 

tịnh nghiệp một phen thành thời liền sanh về nước kia. Ðã đặng sanh về nước kia thời 

tâm này, nguyện này tự nhiên thành tựu, há chẳng phải đa thiện căn, đa phước đức đấy ư? 

Chẳng trải quanh co, thế là mau lẹ. Không các việc bề bộn, thế là gọn dễ. Mau lẹ mà đến 

xa, gọn dễ mà đặng nhiều. Các pháp môn khác chẳng bì kịp, thế là thù thắng vậy. 



          Sớ: “Thiện nam tử, thiện nữ nhơn”: Chữ Thiện có hai nghĩa: 1.- Thiện nhơn 

đời trƣớc. 2.- Thiện loại đời này. Nam, nữ là chung chỉ kẻ Tăng, ngƣời tục, kẻ lợi, 

ngƣời độn và tất cả chúng sanh trong sáu đƣờng có duyên với pháp trì danh niệm 

Phật.  



Sao:  “Thiện  nhơn  đời  trước”  là:  Kinh  Ðại  Bổn  nói:  “Nhơn  dân  trong  thế  gian, 

những  người  đời  trước  có  làm  nhơn  lành  nên  nay  mới  được  nghe  danh  hiệu  công  đức 

Phật A Di Ðà. Một phen nghe danh Phật từ tâm vui thích, ý chí thanh tịnh, tóc lông dựng 

dậy, nước mắt liền tuôn ra, người đấy hoặc đời trước từng tu Phật đạo, hoặc vị Bồ tát cõi 

thập phương khác, vốn chẳng phải người phàm”. Thế là những người tín tâm niệm Phật 

đều là người đời trước đã có tu gốc lành ấy vậy. 

“Thiện loại đời này” là như kinh Hoa Nghiêm nói: “Thà ở trong các ác thú để mà 

hằng được nghe danh hiệu Phật, chớ chẳng muốn sanh trong các cõi trời tạm thời chẳng 

được nghe danh hiệu Phật”. Luận rằng: Không lấy cõi nhơn thiên làm thiện mà lấy cái 

được nghe danh hiệu Phật làm thiện. Thế thời người tín tâm niệm Phật đây đều là bà con 

với bực thượng thiện nhơn. 

“Tăng, tục, lợi, độn” là: Pháp môn Tịnh Ðộ thâu gồm tất cả. Như kinh Ðại Bổn nói 

những người sanh lên bực thượng phẩm là người bỏ nhà, lìa tục mà làm thầy Sa Môn và 

cũng có người không bỏ nhà lìa tục đấy, tức là năm chúng xuất gia, hai chúng tại gia. Hễ 

ai niệm Phật đều được vãng sanh nốt, thế là chung cả kẻ tăng người tục. 

Lại cõi kia hoa sen phân ra là 9 phẩm. Phẩm thượng gồm các bực thạnh đức Bồ tát, 

phẩm  hạ kịp  đến kẻ phàm  phu lơ lơ, nhẫn đến người  ác v.v... Hễ ai  có  niệm Phật  đều 

được vãng sanh cả, thế là chung kẻ lợi người độn. 

Lại các loài: quỉ, súc, địa ngục, trống, mái, đực, cái cũng đều có thể kêu là “nam 

nữ”. Hễ loài nào có tâm niệm Phật đều đặng vãng sanh, thế là chung tất cả chúng sanh 

vậy. Xét xưa nghiệm nay, chỉ biên một hai tích; muốn rõ đủ đó, xin xem trong Vãng Sanh 

Tập. 



          Sớ: Văn kế đây có ba phần: Nói danh hiệu Di Ðà là nêu cảnh sở niệm. Nhứt 

tâm chấp trì là rõ pháp năng niệm. Một ngày đến bảy ngày là hạn định kỳ niệm.  



Sao: Nếu không có cảnh thời pháp không từ đâu mà thi thiết. Không có pháp thời 

cảnh cũng là luống thôi. Không kỳ hạn thời dầu cảnh thắng, pháp mầu, cũng giải đãi, lôi 

thôi, công chẳng chóng tiến. 

Ðủ ba việc đây hay khiến pháp tịnh nghiệp quyết chắc thành tựu. 



          Sớ: Nêu cảnh niệm là: Ðức Phật kia thành tựu muôn đức ở cõi Tịnh Ðộ thâu 

nạp hóa độ chúng sanh. Cho nên dùng bốn chữ hồng danh A Di Ðà Phật làm cảnh 

sở niệm; vì y theo đó tu hành có chỗ về đến.  



Sao: Y báo, chánh báo nước Cực Lạc, nói Phật thì đủ. Với công đức của Phật như 

bể cả, cũng chỉ nói danh hiệu là đủ rồi, nên dùng bốn chữ danh hiệu làm cảnh. Y theo 

cảnh ấy mà gia công chấp trì, vậy sau mới có chỗ về đến. Chữ Nghệ là đến vậy, nghĩa là 

về đến nước kia vậy. 

Hoặc có người hỏi: Ngoài tâm không có cảnh, quán tâm tức là đủ, nào dùng cảnh 

làm chi? - Người ấy đâu có biết tâm với cảnh là một, cũng lẫn nhau phát bày. Bực tiên 

đức nói: “Có pháp tam muội thì chỉ quán ngay ba đường, hiển bày ông Phật bản tánh”. 

Có pháp tam muội thì gồm tu pháp trì chú... có pháp tam muội lại gồm tu sự tụng 

kinh... có pháp tam muội lại gồm tu câu niệm Phật. 

Nay nêu cảnh niệm, tức là gồm pháp niệm Phật tam muội. Ðấy, đều dùng cảnh làm 

trợ duyên để hiện lộ ông Phật trong bản tánh của ta. Hoặc trực hiển bản tánh, hoặc trợ 

hiển bản tánh; đến chỗ cùng tột kia cũng là một mà thôi. Huống kẻ phàm phu mới học 

chướng nhiễm đậm dày, phải toàn nhờ cảnh thù thắng mới phát minh được cái diệu tâm 

của ta. Thực là chước nhiệm tu hành không nên khinh dễ vậy. 



          Sớ: Rõ pháp niệm ấy nghĩa là: Ðã nghe thánh hiệu cần phải chấp trì. “Chấp” 

là nghe thời lãnh thọ, chẳm hẳm, quả quyết không cho lay sút. “Trì” là lãnh thời giữ 

gìn, thƣờng hằng bền chắc không cho sót quên.  



Sao:  Chữ  “chấp  trì”  phân  giải  như  trên.  Ðây  riêng  nói  chữ  “trì”  thời  gồm  chữ 

“chấp”, tóm chữ “chấp”. Tóm lại là ý chuyên niệm không quên. Lại chữ Trì cũng có mấy 

cách:  1.-  Minh  Trì:  Nghĩa  là  niệm  ra  tiếng.  2.-  Mặc  Trì:  Nghĩa  là  niệm  thầm  không  ra 

tiếng. 3.- Bán minh, bán mặc trì: Nghĩa là niệm hơi động môi lưỡi. Các nhà tu trì chú gọi 

đó là pháp Kim Cang trì. 

Lại hoặc trì niệm bằng cách ghi nhớ số, hoặc trì không nhớ số, đủ như trong Mật 

giáo nói. Tùy tiện niệm cách nào cũng đều được cả. Nhưng mỗi mỗi đều phân có sự, có 

lý: Nhớ niệm không gián đoạn, đó là sự trì. Thể xét không gián đoạn đó là lý trì. Văn sau 

sẽ biện rõ. Lấy đây làm nhơn. Văn sau nhứt tâm bất loạn cũng có sự và lý. Những người 

không  hiểu  ý  đây,  cho  phép  niệm  Phật  là  để  độ  kẻ  độn  căn;  tu  pháp  Tham  Thiền  mới 

đặng ngộ đạo. Kẻ sơ cơ nghe lời đấy không tự giải quyết được. Ðâu có biết pháp thể cứu 

niệm Phật (lý niệm) cùng các vị tôn túc đời trước dạy người nói câu thoại đầu dẹp tình 

nghi, ý rất giống nhau. Cho nên người xưa nói: “Phép tham thiền không cần nói câu thoại 

đầu nào khác, chỉ tiêu qui trên một câu A Di Ðà Phật thời xong”. Rất mầu thay lời nói đó! 



Sớ: Lại chữ Chấp Trì tức là nghĩa Qui Mạng.  



Sao: “Qui mạng” là: Tiếng Phạm nói “Nam mô” (Namah-Namo). Ðã giải trong 

lời tự trước. Nếu chẳng đem cả thân mình qui mạng thời đâu đặng thành nhứt tâm chấp 

trì; cho đồng một nghĩa. Chữ Qui lại có hai nghĩa, cũng như trong lời tự trước nói: 1.- 

Nghĩa “qui đầu”: Chấp Trì danh hiệu, nhứt tâm hướng đến, tức là sự nhứt tâm. 2.- Nghĩa 

“qui nguyên”: Chấp trì danh hiệu đem trở về nơi nhứt tâm (của mình), tức là lý nhứt tâm 

vậy. 



           Sớ:  Do  văn  trên  trong  hai  cảnh  và  pháp,  lại  có  ba  nghĩa:  1.-  Nghe  nói  danh 

hiệu Phật, thế là Văn Huệ, 2.- Chấp thọ nơi lòng, thế là Tƣ Huệ. 3.- Giữ gìn không 

quên, thế là Tu Huệ.  



Sao: “Văn huệ” là: Ðức Phật A Di Ðà tuy có vô lượng công đức, nhưng công đức 

ấy nếu không nghe thời không biết. Nếu đức Thích Ca không nói thì ta không được nghe, 

nên trong Hoa Nghiêm nói: “Người đặng huệ vô sanh do trước nhờ có đa văn”. Lại nói: 

“Phật  pháp  không  người  nói,  tuy  ta  có  huệ  cũng  không  rõ  đặng”.  Hoặc  nghe  lời  trong 

kinh luận kia cho tỏ bày, hoặc nghe ông tri thức kia chỗ chỉ bảo, một phen nghe lọt vào lỗ 

tai hằng làm hột giống của đạo, như thế đó gọi là Văn. Văn mà nói Huệ: Văn tức là Huệ. 

Vì sao? Ví như đối với cây đá mà nói thì chúng nó chai ngắt đâu có biết nghe gì, đối với 

người ngu mà nói thời họ nghe mà không nhận lãnh được gì cũng như không nghe; cho 

nên nói Văn Huệ. 

Tư  huệ  là:  Ðã  nghe  vào  nơi  tai,  phải  gìn  nơi  tâm;  lóng xét  chín  xem,  đó  là  pháp 

môn gì, đây là nghĩa lý làm sao, thế đó gọi là Tư. Tư mà nói rằng huệ là: Tư tức là huệ. 

Ví như loài cầm súc tuy có nghe, nhưng nó đâu có biết tư tưởng gì, còn người ngu tuy có 

nghe nhưng nghe vào tai nói ra nơi miệng, không nhớ tưởng chi cả; cho nên nói Tư huệ. 

Tu  huệ  là:  Ðã  sâu  nghĩ  đó,  phải  gắng  sức  làm  theo,  thế  đó  gọi  là  Tu.  Tu  mà  nói 

rằng huệ là: Tu tức là huệ. Ví như người cuồng dại, tuy có suy nghĩ chỉ hao tinh nhọc 

thần, chớ chẳng thực hành. 

Hỏi: Nay chỉ ba huệ đây, có chỗ nào chứng cứ? Ðáp: Luận Phật Ðịa nói: “Vị Bồ tát 

thực hành ba diệu huệ mà được sanh về cõi Tịnh Ðộ”; giải rằng: Do nghe, nhớ, tu (văn, 

tư, tu) ba huệ đây mới vào cõi Tịnh Ðộ. Cho nên biết pháp niệm Phật ắt có ba huệ. 



          Sớ: Lại có ba nghĩa: Nghe nói danh hiệu Phật, tâm không nghi ngờ, thế đó gọi 

là  Tín.  Tín  rồi  giữ  gìn,  khởi  tâm  ƣa  muốn,  thế  đó  gọi  là  Nguyện.  Nguyện  rồi  trì 

niệm, tâm cần tinh tấn, thế đó gọi là Hạnh.  



Sao: Tín, Nguyện, Hạnh trong văn sau sẽ biện. 



          Sớ: Chữ  “danh hiệu”  là bốn chữ hồng danh “A Di Ðà Phật” không gồm sắc 

tƣợng v.v... Nhƣ kinh Văn Thù Bát Nhã và trong luận Tỳ Bà Sa đã nói thì đem các 

món sắc tƣợng gồm trong danh hiệu.  



Sao: “Không gồm các món sắc tượng”: chính là nói kinh này chuyên chú về chấp 

trì danh hiệu vậy. Kinh Văn Thù Bát Nhã nói: “Phật bảo đức Văn Thù: „Muốn vào pháp 

Nhứt Hạnh tam muội đấy thời phải ở chỗ vắng lặng, bỏ hết các ý loạn, không dùng tướng 

mạo, chỉ buộc tâm vào một vị Phật, chuyên niệm danh tự, tùy phương sở của Phật kia ở, 

vững mình ngó ngay hướng Phật để đối với một vị Phật, mỗi niệm mỗi niệm nối nhau; 

tức trong niệm ấy, thấy đặng các đức Phật ở đời quá khứ, đời vị lai và đời hiện tại. Chỉ 

niệm công đức một vị Phật cũng đồng như niệm công đức của vô lượng Ðức Phật khác. 

Chỗ  ông  A  Nan  nghe  được  Phật  pháp  còn  mắc  trong  số  lượng,  chớ  nếu  ta  đặng  pháp 

Nhứt Hạnh tam muội thời đối với pháp môn trong các kinh mỗi mỗi phân biệt, thảy đều 

rõ biết. Ngày đêm diễn nói, trí huệ biện tài không bao giờ đoạn tuyệt. Dầu ông A Nan đa 

văn biện tài trăm nghìn đẳng phần, chẳng kịp một phần của kẻ đắc nhứt hạnh tam muội 

kia”. Luận Long Thọ Tỳ Bà Sa nói: “Trong Phật pháp có vô lượng pháp môn. Ví như con 

đường trong thế gian, có khó, có dễ. Với con đường dễ đi thì mau đến. Nên niệm Phật và 

xưng danh hiệu ngài”. Ðức Phật A Di Ðà có lời nguyện như vậy. 

“Gồm trong danh hiệu ấy” có hai nghĩa: 1.- Vì có danh ắt có tướng. 2.- Vì danh và 

tướng đều chẳng ngoài một cái tâm. Thế thời niệm danh hiệu một vị Phật, với chánh báo 

gồm thu hết cả rồi, còn nghĩ gì sắc tượng ư? 



           Sớ:  Nay  ngƣời  nghe  danh  hiệu  Phật  chẳng  chịu  chấp  trì  đó,  ƣớc  có  bốn 

chƣớng.  Bốn  chƣớng  phá  trừ  mới  có  thể  chấp  trì  danh  hiệu  nhẫn  đến  nhứt  tâm 

đƣợc.  



Sao:  Chữ  “chướng”  là  che  ngăn.  Do  bốn  món  chướng  đây,  ngăn  che  tâm  niệm 

không chịu chấp trì nên phải cần phá trừ. Bốn chướng là: 

1.- Có ngƣời bảo: “Tức tâm là Phật, hà tất bỏ Phật mình mà niệm Phật kia?” 

Ðâu có biết vì tức Phật là tâm thời niệm Phật cũng không ngại gì. Bởi tức tâm là 

Phật,  đâu  chẳng  tức  Phật  là  tâm.  Nếu  chấp  niệm  tâm  không  chịu  niệm  Phật  thời 

thành ra tâm với Phật là hai, nghĩa chữ Tức làm sao thành lập. Thế nên lấy niệm 

Phật tức niệm tâm vì cả hai không ngại.  

 2.- Có ngƣời bảo: “Sao chẳng niệm hết thảy các đức Phật, mà cứ niệm một 

vị Phật?” Ðâu có biết tâm chuyên chí nhứt mới thành pháp tam muội. Bởi vì chúng 

sanh trí cạn, niệm nhiều Phật thời không xiết, nên dùng trí mà không phân nhiều 

đƣờng thời tâm thần đƣợc ngƣng định. Nếu khiến tâm nhiều ngả thời công làm phải 

tán loạn.  

          Nhƣ Ngài Phổ Quảng Ðại Sĩ hỏi Phật: “Mƣời phƣơng đều có cõi Phật vì sao 

riêng khen cõi Tây phƣơng?”  

           Phật  dạy:  “Ngƣời  cõi  Diêm  Phù  Ðề  tâm  phần  nhiều  tạp  loạn;  khiến  cho  kia 

chuyên tâm về một cảnh mới đặng vãng sanh. Do vì các vị Phật đồng một thân pháp 

tánh, nên niệm một vị Phật tức là niệm tất cả các vị Phật.  

3.- Có ngƣời bảo: “Mỗi vị Phật đều có thể niệm, sao không để cho ngƣời kia 

tự do niệm một vị Phật nào, mà cứ bắt niệm vị Phật A Di Ðà kia?”  Ðâu có biết vị 

Phật kia cùng các chúng sanh riêng có nhơn duyên vậy. Bởi vì danh diệu Phật kia 

ngƣời nào cũng đều ƣa niệm đến nỗi ngƣời ác có khi thoạt nhiên thốt ra tiếng niệm 

Phật; nhẫn đến ngƣời gặp việc lành bất ngờ thốt lời niệm Phật vui mừng, tán thán; 

còn ngƣời gặp việc ác cùng trong khi gặp nạn khổ, bỗng nhiên thốt ra tiếng niệm 

Phật  mà  thƣơng  xót  đớn  đau.  Vì  cơ  cảm  nhơn  duyên,  không  ai  bảo  họ,  mà  họ  tự 

nhiên niệm Phật.  

4.-  Có  ngƣời  bảo:  “Vì  sao  không  niệm  công  đức  trí  huệ,  tƣớng  hảo  quang 

minh của Phật, mà chỉ niệm danh hiệu?”  

          Ðâu có biết, ở trong đời mạt pháp này, pháp trì danh rất hợp cơ vì là bất tƣ 

nghì. “Hợp cơ” là: Kinh Văn Thù Bát Nhã nói: “Chúng sanh cơ ngu độn, nếu dạy 

pháp quán tƣởng thì họ không biết đƣợc, chỉ khiến niệm danh hiệu Phật, tiếng niệm 

nối nhau thời tự tiện hơn, dễ đƣợc vãng sanh”.  

          “Bất tƣ nghì” là nhƣ văn trƣớc đã nói: Chỉ có pháp Nhứt Hạnh tam muội này 

thời  chẳng những hợp với  kẻ độn cơ, mà chỗ thần dụng của nó không lƣờng  vậy. 

Nhƣ trong kinh Di Giáo, Phật dạy: “Tâm này kiềm chế nó lại một chỗ  thời không 

việc nào mà chẳng xong”. Nay kinh này bảo buộc tâm vào hiệu Phật nhẫn đến nhứt 

tâm, thời chỗ thần dụng đâu có thể nghĩ bàn!  



          Sớ: “Kỳ hạn niệm” là một ngày đến bảy ngày, thế là cái kỳ hạn đã định vậy. 

Bảy ngày là: Trong thế gian và xuất  thế gian, khi  trọng cái  sự gì đó, thời  thƣờng 

dùng con số bảy. Nhƣ nói bảy ngày niệm Phật khỏi chốn địa ngục cớ vậy. Lại kỳ bảy 

ngày cũng có hai nghĩa, mỗi nghĩa đều có phân lợi và độn. Lại số nhiều thời kinh 

Ðại  Bổn  nói  mƣời  ngày,  kinh  Thanh  Vƣơng  nói  mƣời  ngày,  kinh  Ðại  Tập  nói  49 

ngày, kinh Ban Châu nói 90 ngày v.v...  

          Số ít thời kinh Ðại Bổn nói một ngày, kinh Thập Lục Quán nói 10 niệm v.v... 

Nói ngày là: Do mặt nhựt đi ngang qua đƣờng Xích Ðạo từ tối đến sáng trong một 

vòng vậy.  



Sao: Kỳ hạn ấy nếu cứ theo đức Như Lai về sự ngài đắc quả Bồ Ðề, thiệt không kể 

đến số ngày thời chẳng phải số ngày, số kiếp gì hết, đâu có cái số bảy ngày. Nếu cứ trong 

cái nhơn của vị Bồ Tát tu hành, trải qua nhiều khiếp hư số vi trần thời vô cùng vô tận, 

đâu những bảy ngày mà thôi? 

Nay lập kỳ hạn bảy ngày đây vì chúng sanh đời mạt pháp, tu các công đức, sức tinh 

tấn rất khó mà bỏ xuôi thời dễ, nên phải có kỳ hạn mới phát tâm hăng hái. 

Vì sao trong thế  gian quí  trọng số bảy? Như phép lễ sám  thời  nói  rằng bảy đêm, 

pháp trì chú thời nói rằng bảy biến. Kinh này: Lan can, lưới giăng, hàng cây, đều nói rằng 

bảy lớp. Nhẫn đến quốc gia lập nhà thờ tiền Tổ thời nói rằng bảy miếu, dạy dân thời nói 

rằng bảy năm. Và như có việc gì hết lòng thành thời nói rằng bảy ngày trai giới, các loại 

phải vậy. 

“Khỏi địa ngục” là: Sách Kinh Luật Dị Tướng nói: “Có ông vua hại cha, bảy ngày 

nữa sẽ đọa trong địa ngục. Khi đó gặp một vị tôn giả dạy: Ðại vương nên niệm Nam Mô 

Phật. Ông vua liền nhứt tâm niệm Phật, bảy ngày không trễ nãi. Khi mạng chung đến cửa 

địa ngục, còn niệm Nam Mô Phật người tội trong ngục đều đặng giải thoát”. 

Lợi độn là chỗ thì nói: Người lợi căn niệm một ngày, người độn căn hoặc niệm đến 

bảy  ngày.  Kinh  này  nói:  Lợi  và  độn  hai  căn,  đều  từ  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày.  Như 

người lợi căn, vì tánh nhậm lẹ, niệm một ngày thành công liền đặng nhứt tâm, không còn 

tán loạn. 

Còn người hơi độn căn, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày nhẫn đến bảy ngày mới đặng 

thuần nhứt. Song cũng có  người lợi  căn, trải  đến bảy ngày, vững vàng được nhứt tâm, 

không có một chút nào loạn. Còn người độn căn chừng sáu ngày, năm ngày, nhẫn đến 

một ngày, hoặc liền tán loạn. Thế cho nên cái số bảy ngày ấy đều cho kẻ lợi căn, người 

độn căn, không riêng thuộc một kẻ nào. 

Mười ngày là: Kinh Ðại Bổn nói: “Ăn chay giữ giới thanh tịnh, nhứt tâm thường 

niệm, mười ngày đêm không ngớt; khi mạng chung, ắt sanh về trong cõi của ta”. 

Lại Kinh Cổ Âm Vương nói: “Nếu có người thọ trì danh hiệu Phật kia, kiên cố tâm 

mình, nhớ niệm không quên, mười ngày, mười đêm, dứt hết tâm tán loạn, ắt đặng thấy 

Phật A Di Ðà kia”. 

Bảy lần bảy ngày (49 ngày) là: Kinh Ðại Tập nói: “Nếu có người chuyên niệm vị 

Phật ở phương kia, hoặc đi, hoặc ngồi cũng vẫn niệm, đến 49 ngày, thấy Phật hiện thân, 

liền đặng vãng sanh”. 

90 ngày là: Kinh Ban Châu Tam Muội nói: “Nếu có người tự thệ nguyện trong 90 

ngày  thường  đi,  thường  đứng  trong  tịnh  thất,  nhứt  tâm  chuyên  niệm;  lúc  ở  trong  thiền 

định đặng thấy Phật A Di Ðà”. 

Lại Kinh Văn Thù Bát Nhã nói: “Trong 90 ngày ấy ngồi ngay thẳng, xây mặt về 

hướng Tây, chuyên niệm đức Phật kia, đặng thành pháp tam muội”. 

Một  ngày  là:  Kinh  Ðại  Bổn  nói:  Ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng:  “Người  nào  nhứt 

tâm chuyên niệm danh hiệu ta, tuy chừng trong một ngày đêm mà niệm không ngớt, ắt 

đặng vãng sanh về cõi ta”. 

Mười niệm là: Kinh Thập Lục Quán phẩm hạ hạ nói: “Người nào bị khổ ngặt quá, 

không rảnh niệm Phật, thời chỉ mười tiếng xưng danh hiệu Phật” v.v... Thế nên biết từ 

một ngày đến bảy ngày, tùy số ngày nhiều ít, đều là cái kỳ hạn niệm Phật để vãng sanh, 

tùy theo sức mình làm thế nào vậy thôi. 

“Tối sáng một vòng” là: Từ giờ Tý đến giờ Ngọ là từ tối đến sáng. Từ giờ Ngọ đến 

giờ Tý là từ sáng đến tối. Ðó là một ngày đêm. 

Vả  chăng,  trong  giây  phút  tâm  còn  có  sanh  diệt,  huống  là  cả  một  ngày  đêm  ư? 

Trong văn đây nói: “Nhứt tâm” là nói trong 12 giờ, mỗi niệm mỗi niệm đều là niệm Phật, 

không gián đoạn ấy vậy (gián: không xen lộn niệm khác; đoạn: không ngớt niệm Phật). 



           Sớ:  Lại  cái  số  bảy  ngày  đây,  chẳng  phải  quyết  định  chỉ  khi  lâm  chung  bảy 

ngày; mà cũng dùng khi bình thời, ngƣời có định lực nhƣ thế ắt sanh về nƣớc kia.  



Sao: “Khi bình thời” là: Người chấp cái văn “bảy ngày”, tưởng chắc là từ một ngày 

cho đến bảy ngày rồi liền mạng chung, mới kêu là bảy ngày. Cho nên nói: “Hoặc khi lâm 

chung hoặc lúc bình thời”; hễ người có cái định lực một ngày hoặc bảy ngày, hằng nhứt 

tâm bất loạn đều đặng vãng sanh. Nên nói: Lúc rảnh lo sắm, để khi túng có mà dùng; sau 

đến cơn lâm chung, nhơn quả phù hiệp, ắt sanh về nước kia. 



          Sớ: Câu nhứt tâm bất loạn là nói chỗ kết quả của sự chấp trì vậy. Thật là cái 

yếu chỉ của một bộ kinh này.  



Sao: Chữ  Tâm  là:  Lựa  khác  với  miệng  tụng  mà  tâm  không  niệm  vậy.  Chữ 

Nhứt là: Lựa khác với tâm tuy niệm mà niệm không nhứt vậy. Chữ Bất Loạn lựa 

khác với niệm tuy nhứt mà có khi lại không nhứt. Nhứt tâm bất loạn là công việc tu 

pháp Tịnh nghiệp đã xong rồi.  



          Sớ: Giải thích bốn chữ đây: Trƣớc nói tổng chỗ đại ý, sau mới tƣờng trần sự 

lý. Ðại ý là nói: Cũng thì với bốn chữ đó, nhƣng khi thì nói xuôi, lúc lại nói ngƣợc. 

“Nhƣ nói xuôi” là: Nhứt tâm. “Nói ngƣợc” là: Bất loạn.  



Sao: Vì rằng hễ nhứt thì không loạn, mà hễ loạn thì không nhứt. Có cái Nhứt Tâm 

thời không cái Loạn Tâm. Cho nên nói rằng xuôi là ngược. Lệ như câu: "Thuần Nhứt Bất 

Tạp" và câu "Tinh Nhứt vô nhị" thế vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm khoản Thập Hồi Hướng, bài thứ 4 nói: Chỗ gọi rằng bất loạn hồi 

hướng và nhứt tâm hồi hướng. 

Giải  rằng:  “Nhứt  tâm”  là  chuyên  chú  về  cảnh  chánh.  “Bất  loạn”  là  không  sanh 

vọng niệm. Chuyên chú cũng như không vọng, tức là cái ý xuôi ngược. 



          Sớ: Sau đây nói sự và lý là: Một lời nói của Ðức Nhƣ Lai Sự, Lý đều đủ nên 

đồng kêu là Nhứt tâm: có Sự có Lý, nhƣ trong kinh Ðại Bổn nói: Nhứt tâm kế niệm, 

chính chỗ gọi rằng: Nhứt tâm bất loạn vậy. Mà Sự và lý mỗi cái đều có khác.  

           Ban  đầu  nói  Sự  Nhứt  tâm  là:  Nhƣ  văn  trƣớc  nhớ  niệm  danh  hiệu  Phật  mỗi 

niệm  nối  nhau, không có  cái  niệm  thứ  hai;  Tín  Lực  thành  tựu  thì  gọi  là  Sự  Nhứt 

tâm; nhiếp thuộc về môn Ðịnh vì chƣa có Huệ vậy.  

Sao: Với văn trước: Trong pháp chấp trì, do nhớ niệm và thể cứu, lược phân làm 

hai món: 

“Nhớ niệm” là: Nghe nói danh hiệu Phật, thường nhớ, thường niệm để tâm duyên 

theo, mỗi chữ, mỗi chữ rõ ràng; câu trước, câu sau nối nhau không dứt. Ði, đứng, ngồi, 

nằm  chỉ  một  niệm  Phật  này,  không  một  niệm  thứ  hai,  không  bị  các  niệm:  tham,  sân, 

phiền não nó làm rối rắm. Như trong kinh Thành Cụ Quang Minh Ðịnh Ý gọi rằng: “Lúc 

ở chỗ vắng lặng mà vẫn nhứt tâm; dù khi ở chỗ đông đảo rộn ràng mà cũng vẫn nhứt tâm; 

nhẫn đến các chỗ:  khen, chê, đắc lợi,  thất bại, thiện, ác cũng vẫn đều được nhứt tâm”. 

Thế là trên Sự thời đặng, còn trên Lý chưa xong; chỉ mới đặng Tín Lực, vì chưa thấy Ðạo 

nên gọi sự nhứt tâm. 

Nói chữ "Ðịnh" là: Ðã dẹp được cái vọng niệm. Nói không "Huệ" là do vì chưa phá 

được cái vọng niệm. 



          Sớ: “Lý nhứt tâm” là nhƣ văn trƣớc: Thể cứu niệm Phật, tự thấy đặng Phật 

tánh trong bản tâm mình cho nên gọi là Lý nhứt tâm. Ðối trong đây có 2 nghĩa: 1.- 

Rõ biết tâm năng niệm, ông Phật sở niệm, lại chẳng phải hai vật, chỉ là Nhứt Tâm. 

2.- Chẳng phải có; chẳng phải không; chẳng phải cũng có cũng không; chẳng phải 

không có không không. Lìa cả 4 câu, chỉ là Nhứt Tâm.  

           Ðây,  thuần  là  Lý  Quán,  chớ  không  chuyên  về  lối  Sự  Tƣớng.  Sức  quán  xét 

đƣợc thành tựu thì gọi là niệm Phật bằng Lý Nhứt Tâm; vì nhiếp về môn Huệ và 

cũng gồm môn Ðịnh nữa.  



Sao: “Thể cứu” là: Nghe nói danh hiệu Phật, chẳng những nhớ niệm mà thôi, tức 

vừa niệm, vừa quán tưởng, thể xét tìm tòi cùng tột nguồn gốc của nó. Thể xét rất tột, tự 

nhiên trong bản tâm mình, thoạt vậy khế hợp. 

Trong có hai nghĩa là: 1.- Tức là Như và Trí không hai. Nghĩa là: Ngoài Tâm năng 

niệm của ta, không có ông Phật nào là ông Phật bị niệm, đối với ta thế là ngoài trí không 

có. Như ngoài ông Phật bị niệm, không có cái tâm nào là cái tâm năng niệm đối với Phật, 

thế là ngoài Như không có Trí. Chẳng phải Như chẳng phải Trí, cho nên chỉ là Nhứt Tâm. 

2.- Tức là Tịch và Chiếu khó nghĩ khó bàn. Nếu nói rằng là Có thời cái tâm năng 

niệm bản thể nó tự không, với ông Phật bị niệm hoàn toàn không thể có. 

Nếu  nói  rằng  là  không  thời  cái  tâm  năng  niệm  làu  làu  không  muội;  ông  Phật  bị 

niệm rành rạnh rõ ràng. Nếu nói rằng là cũng có cũng không thời cái có niệm, cái không 

niệm đều mất. Nếu nói rằng không phải có không phải không thời cái có niệm và không 

niệm đều còn. 

Chẳng  phải  có  thời  thường  vắng  lặng.  Chẳng  phải  không  thời  thường  chiếu  soi. 

Chẳng phải cả hai cũng có, chẳng phải cả hai cũng không thời không tịch, không chiếu, 

mà chiếu mà tịch, bặt đường nói, nghĩ, không hình dạng kêu gọi (miêu tả) đặng; vì chỉ là 

Nhứt  Tâm.  Thế  thời  tình  Năng,  Sở  tiêu,  cái  chấp  Hữu,  Vô  hết,  vẫn  chỉ  là  cái  thể  bản 

nhiên thanh tịnh, còn có cái vật  gì nữa mà làm cho tạp loạn. Do vì chỗ thấy Ðạo chắc 

chắn nên gọi là Lý Nhứt Tâm vậy. 

Nói môn  Huệ là vì  hay  chiếu cái vọng. Gồm  môn  Ðịnh là vì  chiếu cái  vọng vốn 

không, vọng tự dẹp vậy. Lại vì chiếu hay pháp cái vọng, chẳng những dẹp (tiêu) mà thôi. 



           Sớ:  Lại  trong  kinh  giáo  phân  bốn  pháp  niệm  Phật,  từ  thấp  lần  đến  cao  mà 

pháp xƣng danh đây là ở trƣớc hết. Tuy hai pháp sau cao hơn hai pháp trƣớc; thật 

thời hai pháp trƣớc thấu đến hai pháp sau, do vì Lý Nhứt Tâm tức là ông Phật thật 

tƣớng.  



Sao: Bốn pháp niệm Phật đây như trong lời tự quyển trước nói: 1.- Xưng danh; 2.- 

Quán tượng; 3.- Quán tưởng; 4.- Thật tướng. Xưng danh là: Tức kinh này nói xưng danh 


hiệu Phật. Quán tượng là: Nghĩa là thiết lập một cái hình ông Phật đứng, chăm mắt xem 

ngó.  Như  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Ðứng  dậy  chấp  tay,  nhứt  tâm  xem  Phật”,  tức  là 

quán xét tướng hảo quang minh của ông Phật hiện tại vậy. Như vua Ưu Ðiền, dùng gỗ 

chiên đàn chạm hình tượng đức Thế Tôn; tức là quán tưởng ông Phật bằng đất, bằng cây, 

bằng vàng, bằng đồng đúc tạo nên tượng; cho nên nói pháp “quán tượng”. 

Quán tưởng ấy:  Nghĩa là dùng tâm mắt của ta, tưởng đức Như  Lai kia. Tức kinh 

Quán Phật Tam Muội và Thập Lục Quán có nói cả, thật vậy... 

“Thật  tướng” ấy tức là niệm ông Phật  Thiên Chơn trong tánh của ta, không sanh 

không  diệt,  chẳng  có  chẳng  không,  không  năng  không  sở.  Với  các  tướng  cũng  đều  lìa 

tướng,  ngôn  thuyết,  ly  tướng  danh  tự,  ly  tướng  tâm  duyên;  thế  gọi  là  ông  Phật  Thật 

tướng. Nên có câu: “Ta muốn thấy Cực lạc thế giới Phật A Di Ðà, tùy ý liền thấy”, thật 

vậy. 

Bốn pháp trên đây tuy đồng tên là pháp niệm Phật trước thấp sau cao, pháp trì danh 

tuy ở về pháp ban đầu, kỳ thật ý trùm vô tận. Vì sao? - Vì sự nhứt tâm thời thấp, lý nhứt 

tâm thời cao; tức Sự tức Lý thời tức thấp tức cao, nên nói thấu trước thấu sau. 

Vì sao? - Vì lý nhứt tâm ấy, Nhứt tâm tức là lý Thật Tướng thời trước hết tức là sau 

hết. - Hỏi: Ðâu đặng pháp xưng danh liền thành ông Phật Thật tướng? - Ðáp: Nói Thật 

Tướng  đấy  chẳng  phải  diệt  hết  các  tướng.  Số  là  tức  nơi  các  tướng  mà  vô  tướng  vậy. 

Trong kinh nói: “Lời nói trị đời đều cùng Lý thật tướng không trái nghịch nhau”. Thế nào 

vạn đức hồng danh của Phật  mà chẳng  bằng một lời nói  trị đời  hay sao?  - Kinh (Pháp 

Hoa) nói một tiếng xưng niệm Nam mô Phật đều đã thành Phật đạo, huống chi kinh này 

pháp xưng danh đặng Lý nhứt tâm. 

Lại kinh Thập Lục Quán: pháp quán thứ chín là quán tướng hảo của Phật. Lời sớ 

chỉ nói quán pháp thân Phật. Tướng hảo đã tức là Pháp thân thì  danh hiệu đâu chẳng phải 

là Thật Tướng. 



          Sớ: Lại Lý nhứt tâm đây, chính là pháp Nhứt Hạnh tam muội trong kinh Văn 

Thù, cũng là pháp Nhứt Hạnh Niệm Phật và pháp Nhứt Thời Niệm Phật trong kinh 

Hoa  Nghiêm.   Lại  nhƣ  trong  Khởi  Tín  nói:   “Chơn  nhƣ  Pháp  thân”,  và  trong  các 

kinh nói pháp niệm Phật đồng lý nhứt tâm đây.  



Sao: “Văn Thù Nhứt Hạnh” là dùng trí Bát Nhã chuyên trì danh hiệu Phật, rõ thấy 

văn trước. Hoa Nghiêm Nhứt Hạnh là: Ông Ðức Vân Tỳ kheo dạy pháp môn niệm Phật. 

Lời  sớ  nói:  Pháp  Nhứt  Hạnh  Tam  Muội  là  quán  xét  pháp  thân  Phật  kia,  lấy  lý 

chơn như làm cảnh thì không cảnh nào chẳng phải thật. Lại tu pháp niệm Phật tam muội, 

phần nhiều là ước về lối tiệm tu, nghĩa là: Trước niệm ông Phật pháp thân. Nay kinh này 

một thời đồng tu, chẳng trái thứ lớp, một hạnh chớ không phải hai hạnh; một thời chớ 

không phải hai thời; cho nên nói tức là Lý nhứt tâm. 

“Khởi Tín nói Chơn Như” là trong luận Khởi Tín nói: “Nếu ta quán xét Lý Chơn 

Như pháp thân Phật kia, thường siêng tu tập, rốt ráo được vãng sanh trụ nơi pháp chánh 

định”.  Lại kinh Ma Ha Bát Nhã nói: “Ông Bồ Tát tu niệm Phật không chấp hình sắc để 

niệm, nhẫn đến không dùng bốn trí, 18 pháp bất cộng để niệm. Do cớ làm sao? Vì các 

pháp đó tự tánh nó vốn không. Tự tánh không thời không chỗ niệm. Không chỗ niệm đó 

là niệm Phật”. Lại kinh Quán Phật Tam Muội Hải, Phật dạy ông A Nan rằng: “Trụ nơi 

pháp  niệm  Phật  là  tâm  ấn  bất  hoại”.  Dạy  rằng:  “Xét  rõ  tự  tâm  mình  gọi  là  quán  Phật, 

không bị cảnh làm tán loạn gọi là Tam muội. Một thể không dời gọi là tâm ấn” v.v... 

Lại kinh Xá Lợi Phất Ðà La Ni nói: “Chỉ tu nhứt tâm niệm Phật đều là nghĩa Lý 

nhứt tâm vậy”. 



Sớ: Lại tuy nói rằng nhứt tâm, thực thời trong Quán Kinh nói ba tâm, trong 

Khởi Tín nói ba tâm, trong luận nói ba tâm, nhẫn đến trong kinh Hoa Nghiêm nói 

mƣời tâm, trong Bảo Tích nói mƣời Tâm, vì không đâu chẳng đủ.  

Lại kinh Tịnh Danh nói tám pháp vì cũng là nhứt tâm. Ông Ðức Vân nói  21 

pháp niệm Phật vì cũng chẳng ra ngoài Lý nhứt tâm đây.  



Sao:   Trong  Quán  Kinh  nói  ba  tâm  là:  1.  Chí  thành  tâm.  2.  Thâm  tâm.   3.  Hồi 

hướng  phát  nguyện  tâm;  cùng  với  ba  tâm  trong  luận  Khởi  Tín tên  tuy  khác  mà  lý  vẫn 

đồng.  Bởi  vì  Chí  Thành  Tâm  ấy  tức  là  trong  Khởi  Tín  nói:  “Trực  tâm  chánh  niệm  lý 

Chơn Như”, mà kinh đây nói: “Nhứt tâm bất loạn”. Lại không luống dối, lại không dời 

đổi vì tùy thuận lý Chơn Như. Thâm tâm là tức như trong Khởi Tín: “Tâm ưa nhóm tất cả 

thiện căn”, mà kinh đây nói:  “Nhứt tâm bất loạn” vì muôn việc lành đều về nơi đó. Hồi 

hướng phát nguyện là như trong Khởi Tín: “Tâm độ tất cả chúng sanh”, mà kinh đây nói: 

“Nhứt tâm bất loạn” đều vì chung cả vật và ta. Trong Luận nói ba Tâm:  1. Thanh Tịnh 

Tâm, mà kinh đây nói “Nhứt tâm” vì không cấu nhiễm nào chẳng hết. 2. An Thanh Tịnh 

Tâm mà kinh đây nói “nhứt tâm” vì lý không đâu chẳng đủ. 3. Nhạo Thanh Tịnh Tâm mà 

kinh đây nói “nhứt tâm” vì lòng từ không chỗ nào chẳng thu nhiếp. Cùng với hai món ba 

Tâm trước, chính phối hiệp nhau vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm nói mười tâm là: Trong Bồ tát Thập Niệm Tạng nói đủ mười 

pháp niệm Phật: 1. Tịch Tịnh Niệm; 2. Thanh Tịnh Niệm; nhẫn đến 10 Vô chướng ngại 

Niệm. Kinh này nói: “Nhứt tâm thời bất động”; thế là Tịch Tịnh Niệm. Nhứt tâm thời bất 

nhiễm;  thế là Thanh Tịnh Niệm.  Nhứt  tâm thời  đồng với  pháp  giới,  thế là Vô Chướng 

Ngại Niệm. 

Kinh Bảo Tích nói mười tâm đã giải thấy ở văn trước. Văn trước nói mười tâm 

khó đủ, văn đây nói tâm đã đặng nhứt tâm rồi thời Từ, Bi, Hỷ, Xả, trăm nghìn món tâm, 

chỗ nào lại chẳng đủ. 

Kinh Tịnh Danh nói tám pháp là: Vị Bồ Tát thành tựu tám pháp, hạnh không kém 

thiếu, được sanh về Tịnh Ðộ; mà pháp thứ tám lại kết rằng:  “thường dùng nhứt tâm cầu 

các công đức”. Kinh dây nói đã nhứt tâm thời với trăm món pháp, pháp nào mà chẳng đủ. 

“Ðức  Vân  niệm  Phật  môn”  là:  Kinh  Hoa  Nghiêm  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  ngài 

Ðức Vân tỳ kheo bảo ông Thiện Tài rằng: “Ta đặng pháp môn Ức Niệm Nhứt Thế Chư 

Phật Cảnh Giới Trí Huệ Quang Minh Phổ Kiến", mà lại chia ra 21 môn niệm Phật: khởi 

đầu từ môn Trí Quang Phổ chiếu, rốt sau đến môn Trụ Hư Không. Nay đây bảo:  Ngoài 

tâm không có cảnh giới, ngoài tâm không có trí chiếu và ngoài tâm không có hư không; 

cho nên biết 21 môn chẳng ra ngoài một Lý nhứt tâm, thảy đều cụ túc. 

Trong kinh Na Tiên nói: “Trong các việc thiện, chỉ có Nhứt tâm là đệ nhứt. Thống 

nhứt được tâm kia rồi thời các việc lành theo đó”, chính ý đây vậy. 



Sớ:  Lại vì Nhứt Tâm đây tức là hai nghĩa Tác và Thị.  



Sao:  Trong  Quán  Kinh  nói:  “Khi  tâm  tưởng  Phật,  thị  tâm  Tác  Phật,  thị  tâm  thị 

Phật”,  nay  kinh  nầy  nói:  “Nhứt  tâm  trì  danh”.  Do  Nhứt  Tâm  đây  sau  sẽ  làm  Phật.  Từ 

nhơn đến quả gọi là “Tác”, tức Nhứt Tâm đây toàn thể là Phật. Không phải Nhơn, không 

phải Quả; gọi đó là “Thị” (phải). 



Sớ:  Lại nữa Nhứt tâm đây tức là Ðịnh Thiện trong các món Ðịnh Thiện.  



Sao: “Ðịnh Thiện trong Ðịnh Thiện” là dùng Ðịnh Thiện và Tán Thiện phân ra để 

nói đó. Tu các thiểu thiện, thiểu phước là Tán Thiện vậy;  còn nhứt tâm bất loạn là Ðịnh 

Thiện vậy. Lại lấy chữ “nhứt tâm” mà phân Ðịnh và Tán. Sự nhứt tâm là Tán Thiện trong 

Ðịnh Thiện; Lý nhứt tâm là Ðịnh Thiện trong các Ðịnh Thiện vậy. 



Sớ:  Lại nhứt tâm đây tức là Pháp Niệm Phật Tam Muội của ông Bồ Tát.  



Sao: Hoặc có người nghi Phật nói kinh Bồ Tát  Niệm Phật Tam MuộI, trong đó 

đều  không  nói  những  câu  “Tín,  Nguyện,  vãng  sanh”  v.v...  chỉ  nói  niệm  ngay  lý  Thật 

Tướng của các pháp, thế gọi là niệm Phật; tuồng như với kinh nầy ý nghĩa trái nhau. Nay 

nói: kinh kia là chuyên chú về Lý, kinh nầy đây gồm cả Lý và Sự. Lý nhứt tâm là niệm 

mà vô niệm, tức là  Lý thật  tướng.  Số là kinh  kia dùng vô niệm làm chánh nhập (Lý), 

kinh đây dùng hữu niệm làm xảo nhập. Chỗ tác dụng có chút khác, chớ chỗ cứu cánh vẫn 

đồng.  Thế cho nên đồng kêu là pháp Niệm Phật Tam muội. 



Sớ:  Lại nhứt tâm đây tức là pháp thiền trực chỉ của Ðức Ðạt Ma.  



Sao: Theo lối tầm thường, người nói: Các thiền giả giấu pháp Tịnh Ðộ. Nay nói 

đức Ðạt Ma nói pháp Thiền, chỉ ngay nó là tự tánh linh tri của mình. Kinh đây Lý nhứt 

tâm chính là tự tánh linh tri. Các môn đình lập ra pháp tu chẳng đồng, nhưng chỗ chứng 

thời không hai vậy. Hay thay lời của Ngài Trung Phong nói rằng: “Thiền đó là pháp thiền 

của Tịnh độ; Tịnh Ðộ đó là pháp Tịnh Ðộ của pháp Thiền vậy”; có ý vị thay nói lời nầy. 

Hoặc có người hỏi: Pháp Thiền trực chỉ, không lập văn tự. Kinh nầy nói chấp trì 

danh hiệu, sao cho hiệp đồng? Ðâu có biết Tổ truyền pháp dùng bài kệ bốn câu; ấn tâm 

dùng bộ kinh bốn quyển. So với chữ danh hiệu, văn tự kia còn nhiều hơn. Số là chẳng 

phải dùng đoạn diệt văn tự là không lập vậy, nghĩa là: Không chấp văn tự mà không bỏ 

văn tự. Người trí rõ đó. 



Sớ:  Lại nhứt tâm đây, phải biết tâm vƣơng, tâm sở, không tâm nào chẳng 

nhứt.  



Sao: Tâm vương, tâm sở, giải thấy văn trước. Văn đây nói tám thức tâm vương và 

51tTâm sở lăng xăng chẳng đồng, lộn xộn phát khởi, mà nay nói “không tâm nào chẳng 

nhứt” là: Bởi do tâm vương, tâm sở tuy nhiều; nhưng ngược dòng, tột nguồn, chẳng ra 

ngoài nhứt tâm. Nay người niệm Phật, ban đầu lấy nhĩ thức nghe danh hiệu Phật kia. Kế, 

lấy ý thức chuyên chú nhớ niệm. Do vì chuyên niệm tóm thâu sáu căn Nhãn, Tỹ, Thiệt, 

Thân.  Như vậy sáu thức đều chẳng hiện hành. Niệm mãi không thôi, niệm tột rồi quên 

chỗ gọi rằng hằng thẩm tư lương (thức thứ bảy) ấy. Cái tư lương kia lặng vậy, quên mãi 

không thôi, quên tột rồi hóa (biến hoá) chỗ gọi rằng:  Chơn, vọng hòa hiệp ấy, cái vọng 

kia tiêu vậy, thời thức thứ 7, thức thứ 8, cũng chẳng hiện hành. Ông chủ đã chẳng còn, kẻ 

tùy tùng nương vào đâu? Thế là 51 tâm sở kia còn luận chi nữa. Ðương khi, sóng to, sóng 

nhỏ đều thành nước đứng; mây đậm, mây lợt trọn hóa thành không. Bấy giờ chỉ có nhứt 

tâm đây, không còn một món chi khác. Cho nên không nói tâm nào chẳng nhứt vậy. 



Sớ: Cho nên biết chí tâm niệm A Di Ðà Phật một tiếng diệt đặng tám muôn 

ức đƣờng sanh tử trọng tội; bởi vì chính chỉ cho Lý nhứt tâm vậy.  Nhƣ trong kinh 

Pháp Hoa Tam Muội nói.  



Sao: Có người nghi hỏi: Tội đã nhiều, kiếp nặng chướng sâu, cần sám hối cho lâu, 

lần chứa công đức, họa may mới tiêu hết; mà nay nói niệm Phật một tiếng diệt đặng tội 

nhiều kiếp, thành ra nhơn làm thì ít, được quả thì nhiều, vốn không tin nổi?  Nay chỉ nói 

chí tâm đấy tức là nhứt tâm vậy. Nếu Sự Nhứt tâm, tuy hay diệt tội, vì sức hơi yếu, tột ắt 

hiện lại. Phải niệm cho nhiều, chỉ khá diệt được cái tội chút đỉnh. Nhưng mà cái chí tâm 

đây, chính thuộc lý nhứt. Nhứt tâm đã rõ ràng thời các vọng chứa liền không. Dụ như nhà 

tối nghìn năm, chỉ đốt một ngọn đèn, tối kia liền diệt! Cho nên: “Một tiếng niệm Nam mô 

Phật đều được thành quả Phật”, chẳng những kinh Diệu Pháp Liên Hoa có nói mà trong 

kinh Pháp Hoa Tam Muội Quán cũng nói:  “Chúng sanh trong mười phương, một tiếng 

xưng niệm Nam mô Phật ấy, đều sẽ làm Phật. Chỉ có một pháp đại thừa, không có hai và 

ba”. Tất cả các pháp chỉ có một tướng một môn. Chỗ gọi rằng: Vô sanh, vô diệt, rốt ráo 

không tướng. Tập phép quán như vậy việc ngũ dục tự đoạn, mà ngũ cái tự trừ, pháp ngũ 

căn tăng trưởng, liền đặng phép thiền định. Giải rằng: Một tiếng niệm được thành Phật là 

nhứt tâm qui mạng không thể nào chẳng thành Phật. Vì lìa ngoài một tướng, một môn của 

tự tâm mình, lại không có pháp nào đáng làm chỗ qui y rốt ráo vắng lặng cho ta được. 

Quán được như vậy đó, việc ngũ dục tự đoạn; nhẫn đến pháp lục độ, vạn hạnh, cũng đều 

thành tựu. Như trên đã nói, chẳng phải lý nhứt tâm chớ gì? 

Lại kinh Phật Danh nói: “Một phen nghe danh hiệu Phật, diệt vô lượng kiếp sanh 

tử trọng tội”. Một phen nghe thời chẳng đợi xưng niệm. Vô lượng thời chẳng những tám 

mươi tức kiếp. Nhơn càng hẹp mà quả càng rộng chẳng phải lý nhứt tâm, đâu đặng đến 

bực nầy. 

Chỉ lo là lo tâm không đặng nhứt, nào lo tội kia chẳng diệt! 



Sớ:  Cho nên ngƣời xƣa luận chỗ tri kiến chẳng khắp, nhẫn đến lời biện định 

tâm, chuyên tâm; bởi vì chỉ đặng Sự nhứt tâm, chớ chẳng phải Lý nhứt tâm.  



Sao: “Tri kiến chẳng khắp” là: Luận Hoa Nghiêm nói đại đạo nhứt thừa, chẳng 

phải cảnh giới của ông Bồ Tát muốn sanh về Tịnh Ðộ; vì lòng còn chấp Tịnh và Uế nên 

chỗ tri kiến chẳng khắp. Văn đây nói các vị Bồ Tát ấy chỉ cho những vị vừa đặng Sự nhứt 

tâm. Nếu đặng Lý nhứt, thời tỏ ngộ một cái Tâm rồi, có gì là Tịnh là Uế? Song tuy biết 

Lý pháp giới bình đẳng, không chúng sanh nào để độ, nhưng thường tu pháp Tịnh Ðộ để 

giáo hóa chúng sanh, chính chỗ gọi rằng: “Bực đại đạo Nhứt Thừa vậy”. Với chỗ tri kiến 

dầu cho khắp đủ, đâu hơn được đây. 

Lại đức Phổ Hiền Bồ Tát làm trưởng tử trong hội Hoa Nghiêm chẳng phải bực 

Nhứt Thừa cảnh giới sao? Mà còn muốn khi lâm chung diện kiến Phật Di Ðà, vãng sanh 

về nước An Lạc; rồi cũng nói ngài tình vẫn còn chấp Tịnh và Uế đặng ư? 

“Ðịnh tâm, chuyên tâm” là: Ngài  Vĩnh Minh nói: “Trong chín  phẩm  thượng và 

phẩm hạ chẳng ngoài hai tâm: 1. Ðịnh Tâm: Như tu pháp Thiền Ðịnh và tập quán tưởng, 

được sanh về bực thượng phẩm thượng sanh. 2.  Chuyên tâm: Như chỉ niệm danh hiệu 

đặng thành phẩm chót (phẩm hạ).  Nay kinh nầy đã nói rằng:  “Hễ niệm...” Một chữ “hễ” 

chính chỉ là đặng Sự mà thôi, vì chưa đặng Lý, cớ vậy. 



Sớ: Cho nên biết ngƣời xƣa nói: “Ngƣời ngu cầu tu pháp Tịnh nghiệp đấy; 

chẳng những không đặng Lý nhứt tâm mà Sự nhứt tâm cũng không đặng nữa”.  



Sao: Vị cổ đức nói: “Có người tham Thiền không thấy linh nghiệm, vội bỏ nhơn 

trước, mai chiều lần xâu chuỗi cầu tu Tịnh nghiệp. Lại nói niệm mấy tiếng Phật, muốn 

cho khỏi cây thiết bảng trong tay Diêm La lão tử. Chính là chỗ làm của người ngu”. Thế 

mà có người chấp lời nói ấy bèn sanh tâm nghi báng. Ðâu có biết, lời ấy là vì người tham 

Thiền chí chẳng qui nhứt, bèn bỏ việc làm của mình mà nói, chớ chẳng phải chê pháp 

Tịnh nghiệp. Cho nên chỉ nói: “Người ngu mai chiều lần xâu chuỗi cầu tu Tịnh nghiệp”; 

chớ không nói người ngu mai chiều Nhứt Tâm Bất Loạn cầu tu Tịnh nghiệp đâu? 

Trong Quán Kinh nói: “Hễ ai nghe danh hiệu Phật và hai vị Bồ Tát đặng diệt vô 

lượng sanh tử các tội, huống chi nhớ niệm”. Nhớ niệm là chỉ cho Sự nhứt tâm vậy. Thế 

thời đủ biết Sự nhứt tâm đã chẳng phải người ngu, huống chi là Lý nhứt? 



Sớ: Cho nên biết ngƣời tu Tịnh nghiệp rồi lại bỏ tu các hạnh khác thời chẳng 

những chẳng biết Lý nhứt tâm mà Sự nhứt tâm cũng chƣa đƣợc nữa!  



Sao: Mỗi niệm, mỗi niệm đều niệm Phật, lại không còn tạp niệm, thế gọi là Nhứt 

Tâm.  Nhứt  tâm  niệm  Phật,  rồi  lại  nhứt  tâm  tu  các  pháp  môn  khác,  thế  là  nhị  tâm.  Vả 

chăng không tạp niệm đấy, chỉ  là đặng Sự nhứt  tâm;  nay Sự nhứt tâm còn chưa đặng, 

huống  gì  là  Lý  nhứt.  Cho  nên  người  niệm  Phật  giữ  chí  không  hai,  chớ  nhơn  pháp  tam 

muội khó thành mà vội bỏ, tu qua hạnh khác.  Vị tiên Nho (Mạnh Tử) có nói: “Chẳng nên 

nói cái đạo làm Nhơn khó thuần thục mà đành làm cái đạo khác cho dễ thành” (42) là 

nghĩa đây vậy. 



Sớ: Lại bốn chữ đây, nếu giải theo cách Ly và Hiệp thời với Tƣơng Tức nên 

gọi là Nhứt Tâm, với Tƣơng Phi nên gọi là Bất Loạn.  



Sao: “Tương Tức” là “tức Không, tức Giả, tức Trung” thời như văn trước đã nói. 

Văn đây: Năng niệm, sở niệm tức có mà không (Bát Nhã), tức không mà có (giải thoát); 

hai bên chẳng đặng, chính giữa cũng không còn (pháp thân). Ba đức tròn đủ, không thể 

phân biệt, thế gọi là Nhứt Tâm. 

“Tương Phi” là: Giả chẳng phải là không, Không chẳng phải là Giả, Trung chẳng 

phải là Giả, là Không. Thế thời năng niệm, sở niệm đều vong, thành đức Bát Nhã. Năng 

niệm, sở  niệm đều còn, thành đức Giải  Thoát.   Cũng còn cũng mất, hiển bày lý Trung 

Ðạo, thành đức Pháp thân. Ba đức rõ ràng không đặng lộn lạo, thế gọi là Bất Loạn. 



Sớ: Lại Nhứt Tâm Bất Loạn đây, cũng phân ra năm giáo. Nay không nói là 

do vì chính chỉ về Ðốn giáo và Viên giáo.  



Sao: “Cũng phân năm giáo” là: Do vì hoa sen phân làm chín phẩm thời Tiểu, Ðại, 

Thiển, Thâm tự có sai khác (nhiều bực), như Tiểu thừa giáo nói: “Bởi do tâm tạo nghiệp 

lành mà cảm hiện cảnh Tây phương trước mặt là nhứt tâm”. 

Thỉ giáo nói: “Cảnh Tây phương do thức A Lại Da biến ra là nhứt tâm”. 

Chung giáo nói: “Thức và cảnh như mộng, chỉ có Như Lai Tạng là nhứt tâm”. 

Ðốn giáo nói: “Nhiễm, tịnh đều bặt là nhứt tâm”. 

Viên giáo nói: “Tổng gồm vạn hữu tức là nhứt tâm”. 

Nhưng đức Phật Thích Ca nói kinh đây vốn vì kẻ hạ phàm chúng sanh: hễ niệm 

danh hiệu Phật kia liền lên bực Bất Thối thẳng đến thành Phật, chính thuộc về Ðốn giáo, 

Viên giáo. Lại kinh nầy nói hột giống Nhị thừa không sanh, cho nên bớt ba giáo trước, 

chẳng còn phân làm năm. Với Thiên Thai nói bốn giáo cũng lệ như trên đây. 



Sớ: Lại kinh đây: Sự và Lý đều trì niệm, trong Luận Khởi Tín có đủ ý đây.  



Sao: Trong Luận kia nói: “Chuyên niệm Phật A Di Ðà liền đặng vãng sanh đấy”. 

Ðây là gồm cả Sự và Lý mà nói vậy. Kế nói: “Nếu niệm cái Chơn Như Pháp thân của 

Phật kia”, lại nói: “Tuy niệm cũng không năng niệm nào có thể niệm”; đều là chỉ cho Lý 

Nhứt tâm vậy. 



Sớ: Lại văn đây, Sự và Lý đều trì tức là Hiển Mật hai ý.  



Sao: Bốn chữ danh hiệu (A Di Ðà Phật) toàn là tiếng Phạm; chỉ niệm không quên 

thời cùng với phép trì chú cũng đồng, thế gọi là Mật (Mật giáo).  Vừa niệm vừa tham, 

quán tâm xét lý, thế gọi là Hiển (Hiển giáo). Chỗ lập môn có chút khác, nhưng chỗ qui 

nguyên thì đồng: Hiển, Mật viên thông,  Sự, Lý không ngại vậy. 



Sớ: Lại kinh đây Sự và Lý đều trì tuy văn trƣớc rõ phân chỗ thắng và liệt. 

Nhƣng có ngƣời chuyên về Sự, có ngƣời chuyên về Lý; cơ kia cũng lẫn thông, bất tất 

gì nghi ngại.  



Sao: Văn đây: Chỉ e những người mới vừa được sự niệm, họ tự nghi rằng: Lý tánh 

chẳng rành, e chỗ làm của mình vô ích chăng? Cho nên văn đây nói: Sự đặng thời  Lý 

thông để quyết tâm nghi của người kia. 

Chương Ðại  Thế Chí  Viên Thông nói: “Cứ  giữ  pháp niệm Phật  đây, chẳng  cần 

phương tiện khác, tự đặng tâm tỏ ngộ”. Ngài Không Cốc nói: “Khi niệm Phật không cần 

tìm coi Phật ấy là ai, cứ như vậy thuần nhứt niệm đi cũng có ngày tỏ ngộ”, thật vậy. 

Lại e những người chỉ cần lý niệm, họ tự nghi rằng mình niệm danh hiệu Phật ít 

hoặc đến nỗi lạc về chỗ không chăng? Cho nên văn đây nói: Lý đặng thời Sự thông để 

giải quyết tâm nghi người kia. Mỗi niệm mỗi niệm đều là Lý nhứt, thế là mỗi niệm mỗi 

niệm đều là Phật Di Ðà vậy. Thế thì pháp niệm xưng danh hiệu kia chẳng phải lớn sao? 

Thế cho nên: Pháp Nhiếp tâm và pháp Thể tâm, hai pháp niệm Phật vì sự lý lẫn 

thông, vốn chẳng hai vậy. 



Sớ: Lại kinh đây, Sự và Lý đều trì, hoặc tiệm, hoặc tấn, hoặc đốn nhập cũng 

tùy cơ không nhứt định.  



Sao: “Tiệm tấn” là: Những người căn hơi độn, trước phải cần về sự trì, sau mới 

dần dần xét đến lý. 

Nếu người căn tánh đại lợi, thẳng tới chỗ lý trì gọi là đốn nhập; chỗ tác dụng có 

khác chút, nhưng đến chỗ thành công thì là vẫn đồng một. 



Sớ: Lại dƣới câu “nhứt tâm bất loạn” có bản kinh thêm câu chuyên trì danh 

hiệu  v.v...  hai  mƣơi  mốt  chữ.  Văn  đây  chẳng  dùng  do  vì  văn  nghĩa  chẳng  thành, 

nhƣng y theo bản xƣa, không thêm. Mà dùng cái ý câu "tức thị đa thiện phƣớc", lời 

ngoài bổ vào, chắc có lẽ nhƣ vậy.  



Sao: “Văn nghĩa không thành” là gì?  Văn trên đã có câu chấp trì danh hiệu bốn 

chữ, không nên viết thêm một câu chuyên trì danh hiệu nữa. Bởi vì trên dưới trùng lặp, 

không thành văn nghĩa. 

Lời cựu truyền 21 chữ đây là thấy khắc trong bản đá ở đất Tương Dương. Nên 

biết 21 chữ đây là lời giải kinh của người thuở trước mà bản kinh đất Tương Dương khắc 

lầm vào lời chánh văn, viết lộn không phân biệt đấy, những người thạo văn nghĩa sẽ tự 

thấy đặng. 



Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  chẳng phải  nhớ,  chẳng  phải  quên  là  nghĩa  “chấp 

trì”. Chẳng phải nay, chẳng phải xƣa là nghĩa “bảy ngày”; chẳng phải một, chẳng 

phải  nhiều  là  nghĩa  “nhứt  tâm”.  Chẳng  phải  định,  chẳng  phải  loạn  là  nghĩa  “bất 

loạn”.  



Sao: Tự tánh vốn không sanh, không diệt, đâu có nhớ, đâu có quên.  Tự tánh thể 

bặt quá khứ vị lai, lấy gì thành nay, thành xưa. Một cũng chẳng phải một, nhiều lại nào 

còn. Ðịnh cũng không tướng định, loạn đem gởi vào đâu? Rõ đặng như vậy, trọn ngày 

niệm Phật, trọn ngày niệm tâm; trọn ngày niệm tâm là trọn ngày không niệm; tức tâm tức 

Phật, chẳng phải, Phật chẳng phải tâm; thế mới gọi là người chơn niệm Phật vậy. 

---o0o--- 

 Quyển 3 E 

1. "Vui mà không đắm": Sách Luận Ngữ, đức Phu Tử nói: "Thơ Quan Thơ vui mà 

không đắm, thương mà chẳng hại". Lời chú: Ðắm: vui quá độ mất điều chánh đáng. Hại: 

vì quá ưu thương mà hại nơi hòa. 

2.  "Thế  giới  mới  bình":  Ðương  đời  đức  Phật  Phổ-Quang,  ông  Trì  Ðịa  Bồ  Tát  tu 

hành: bồi đắp che bằng mặt đất trên đường lộ. Ðến thuở đức Tỳ Xá Như Lai, có nhà vua 

trong nước rước Phật chứng tiệc chay. Bấy giờ Bồ Tát vẫn đương bình trị địa giới để đợi 

Phật đi qua. Như Lai đến rờ đầu Bồ Tát và dạy rằng: Phải lo bình lấy tâm địa thì tất nhiên 

thế giới sẽ bình theo, vì cảnh không ngoài tâm. 

3. "Tâm có cao thấp": Kinh Duy Ma chép: Xá lợi Phất nói: Tôi thấy thế giới đây có 

gò nổng, hầm hố, gai góc, cát sạn, các núi đất đá, nhơ nhớp đầy nhẫy”. Trời Phạm Vương 

phê bình: “Ðó là tự Nhơn-giả tâm  còn cao thấp, không nương nơi  Phật  huệ;  thành thử 

thấy thế giới nầy bất tịnh thế thôi”. Nhơn đó, Phật dùng ngón chơn bấm xuống đất tức thì 

đại thiên thế giới hiện thành cõi tịnh bửu nghiêm. 

4. "Ba thứ ý sanh thân": 1. Chánh thụ ý sanh thân: cái thân nầy sống bằng cái vui 

pháp tam muội, thân này thuộc về các thánh Thanh Văn. 2. Tánh ý sanh thân: sống bằng 

cách biết tự tánh của các pháp, thân nầy thuộc về các thánh Bồ Tát. 3. Vô hành tác ý sanh 

thân: sống bằng cách đều sống với các chủng loại, thân nầy thuộc về của các đức Phật. 

5. "Bốn thứ tam muội": 1. Pháp tam muội thường đi: kinh Ban Châu dạy lập một 

kỳ hạn 90 ngày, chuyên tâm niệm danh hiệu của Phật A Di Ðà.  Cũng gọi là Phật Lập tam 

muội, nghĩa là trong 90 ngày đó không được ngồi nằm, chỉ đứng niệm Phật. 2. Thường 

Tọa tam muội: kinh Văn Thù Vấn Bát Nhã dạy rằng: chín mươi ngày làm kỳ hạn, chuyên 

tâm  buộc  về  lý  pháp  giới,  chớ  không  kiêm  đến  sự  tướng,  cũng  gọi  là  Nhứt  Hạnh  tam 

muội, nghĩa là chuyên một hạnh niệm Phật bằng cách quán xét lý pháp giới. 3. Bán hành 

bán tọa tam muội: tu pháp này không nhứt định kỳ hạn, hoặc 21 ngày, hoặc bảy ngày, 

hoặc 10 ngày để niệm Phật bằng cách lạy các pháp sám Phương Ðẳng, Pháp Hoa... Ba 

pháp trên đồng là quán xét lý thật tướng. 4. Phi hành phi tọa tam muội:  trong các kinh về 

phép tu này chẳng chuyên đi và ngồi, đều thân thuộc về pháp đây, tức là tùy theo tự ý tam 

muội. Một pháp nầy chỉ thuộc sự quán. 

6. "Ðọa loài chim này": Nguyên trước thì đức  Thích Ca và ông Ðiều  Ðạt  cả hai 

cùng đọa làm con chim Cộng Mạng, gọi là "báo đồng thức dị", nghĩa là vẫn đồng một cái 

báo thân mà thức tánh lại khác nhau. Thành thử một đàng làm Ðiều Ðạt thì ưa ngủ mãi, 

một đàng làm Thích Ca thì ưa thức. Bên thức nhơn kiếm được quả thơm ngon để ăn; bên 

ngủ thức dậy ganh ghét chỉ trích rằng: Sao lại dối ta kiếm ăn một mình và nghĩ bụng để 

kiếm trái độc hại đi cho rồi. Nên sau khi ăn độc quả, hai mạng đều chết luôn! 

7. "Tiếng đờn người Do": Người Do tức là Tử Lộ. Ðức Phu Tử nói:  “Người Do 

khảy đờn sắt có ích gì với nhà cửa ta?” Lời chú rằng: Tiếng đờn của Do nó bất hòa, vì 

nghe ra nó xẵng quá, không có hòa rập với tiếng đờn của ai cả! "Tiếng nói nước Trịnh": 

Ðức Khổng Tử nói: “Buông bỏ tiếng nói của nước Trịnh, xa lìa lời của người nịnh”. Vì 

tiếng ấy lừa dối và tà; người ấy là miệng lời lanh lợi và hại. 

8. "Huỳnh Chung, Ðại Lữ": Âm nhạc có 12 tiếng luật: 6 tiếng thuộc Dương là: 1. 

Huỳnh Chung;  2. Thái  Thốc;  3. Cô Tẩy;  4. Nhuy Tân;  5. Di Tắc;  6. Vô Dịch;  6 tiếng 

thuộc Âm là: 1. Ðại Lữ; 2. Giáp Chung; 3. Trọng Lữ; 4. Lâm Chung; 5. Nam Lữ; 6. Ứng 

Chung. 

9. "37 đạo phẩm": xin xem cái biểu đồ ở phần kỷ niệm sách Khánh Anh Văn Sao 

sẽ dễ hiểu hơn. 

10. "22 căn": 1. Ðức tin;  2. Tấn tới; 3. Nghĩ nhớ; 4. Lòng định; 5.  Huệ sáng; 6. 

Lòng lo; 7. Lòng mừng; 8. Cực khổ; 9. Vui sướng; 10. Xả bỏ;  11. Nhãn: mắt; 12. Nhĩ: 

tai; 13. Tỷ: mũi; 14. Thiệt: lưỡi; 15. Thân: mình;  16. Ý: nghĩ; 17. Nam căn: ngọc hành; 

18. Nữ căn: âm hộ; 19. Căn chưa biết muốn biết; 20. Căn đã biết  21. Mạng căn và  22. 

Căn đủ biết. 

11.  "Năm  món  tà  mạng":  1.  Mong  vì  lợi  dưỡng  mà  giả  dối  hiện  ra  các  tướng  lạ 

lùng như là: ngủ ngồi, ăn ớt, tịch cốc, đi đầu trần, cữ cơm ăn mì, ăn bông chuối, dị đoan, 

mê tín, dối gạt kẻ tín tâm, tham cầu lợi dưỡng không nghe lời cha mẹ, phản nghịch với 

thầy tổ bổn tông v.v... 2. Cốt vì lợi dưỡng mà tự khoe công phu đức hạnh của mình ra để 

người kính trọng, như là:  Thánh thần mách bảo như thế nọ, Diêm chúa mời hỏi như thế 

kia v.v... 3.  Chuyên nghề bói quẻ, coi tướng, coi số, dùng làm cơ quan thuyết pháp bằng 

cách cát hung, họa phước xui hên để thủ lợi. 4. Lợi dụng mưu thần chước quỉ, bùa ngải 

thư ếm, dọa nạt hăm he, cho người khiếp sợ lo lót. 5. Khoe nói kẻ kia dâng hộ vật kia, 

người nọ cúng dường món nọ, ông A có đạo tâm lắm vì đã cúng tiền mặc áo Phật, bà B 

có lòng thành lắm vì hằng bữa hộ đồ ăn cho chúng tăng. Quan lớn kia cả nhà được phước 

đức nhiều lắm vì thường ngày về chùa lạy xá lợi của Phật luôn v.v... Nói những lời ấy để 

cảm động lòng người, để đặng lợi dưỡng. Bởi sanh nhai bằng cách  không chánh đáng, 

nên bảo là tà mạng, trái lại là chánh mạng. 

12. "Năm ngôi": 1. Ngôi tư lương: 10 tín, 10 trụ, 10 hạnh, 10 hồi hướng. 2. Ngôi 

gia hành:  4 căn hành. 3. Ngôi thông đạt: sơ địa nhập tâm. 4.  Tu tập vị: sơ địa trụ tâm đến 

thập địa xuất tâm. 5. Ngôi cứu cánh: Phật vị. 

Với 5 ngôi trên, có chia làm ba a tăng kỳ để chỉ rõ lối tu nhơn chứng quả của 41 vị 

tu Phật. Xin xem cái biểu đồ ở Nguyên Nhơn Luận. 

13. "Nhứt bộc thập hàn": Một ngày dang nắng, 10 ngày dang lạnh, là ví dụ sự học 

hỏi, tu dưỡng của người, làm và nghỉ không thường. Thầy Mạnh nói: “Mặc dầu có vật dễ 

sống  nhứt  trong  thiên  hạ  mà  một  ngày  đem  phơi  nắng,  mười  ngày  để  dang  lạnh  cũng 

chưa có thể sống nổi. Việc tu học cũng thế! Nếu một bữa học, 5, 10 bữa không thì sự kết 

quả thành công cũng khó mà thành được”. 

14.  "Ngũ  dục",  cũng  kêu  là  ngũ  trần:  1.  Sắc;  2.  Thinh;  3.  Hương;  4.  Vị;  5.  Xúc. 

Người đời vì 5 thứ ấy mà làm cho chơn lý bị vùi lấp đi nên gọi là trần. Lại ngũ dục là: 1. 

Tài. 2. Sắc. 3. Danh. 4. Thực. 5. Thụy miên. Người đời bị 5  món ấy nó khêu gợi lòng 

tham muốn nên gọi là dục. Luận Trí Ðộ nói: “Thương cho chúng sanh thường bị năm dục 

làm hại vì tham cầu không thôi. Bởi 5 dục hễ đặng thì càng khốn như lửa hơ ghẻ ngứa, 5 

dục  vô  ích   như  chó  nhăn  đuốc  lửa;  5  dục  thêm  giành  như  chim  giành  mồi,  5  dục  đốt 

người như cầm đuốc nghịch gió; 5 dục hại người như đạp rắn độc, 5 dục không thật như 

mơ được vàng, 5 dục chẳng lâu như mượn phải trả. Người đời ngu si, quá tham 5 dục đến 

chết không buông nên mãi luân hồi, chịu vô lượng khổ”. 

15. "Tám gió": Sách Thuyết Văn chép: “Gió đông là gió minh thứ, gió đông nam 

là gió thanh minh; gió nam là gió cảnh; gió tây nam là gió lương; gió tây là gió xương 

hợp;  gió  tây bắc là  gió  bất  châu;  gió  bắc là  gió  quảng mịch;  gió  đông bắc là  gió  dung 

điều”. 

16.  "Tám  thứ  gió  thanh":  Là  gió  trong  của  tám  phương:  4  phương  4  góc.  Kinh 

Quán vô Lượng Thọ nói: “Tám thứ gió trong từ ánh sáng ra”. Tổ Thiên Thai nói: “8 thứ 

gió ấy, bên Tịnh Ðộ hẳn không thời tiết” v.v... 

17.  "Diệt  Tận  Ðịnh":  Tiếng  Phạm  Nirodhasamàpatti.  Lại  tên  là  diệt  Thụ  Tưởng 

Ðịnh, là pháp thiền định diệt hết tâm sở, tâm vương của thức thứ 6, không cho nó phát 

khởi hiện hành. Các Thánh đã chứng quả Bất Huờn nhẫn lên, vì mượn cái tưởng vào Niết 

Bàn nên vào tu cái định nầy, rất lâu là ngồi định luôn 7 ngày, thuộc về cảnh giới trời Phi 

Tưởng. Còn chúng ngoại đạo tu vào cái định vô tâm, gọi là vô tưởng, thuộc về trời Tứ 

Thiền. Sách Ðại Thừa Nghĩa Chương, cuốn 2 nói: “Diệt tận định ấy là các thánh nhơn lo 

vì cái tâm nó lao lự lắm nên tạm dứt cái tâm thức đi, để đặng cái pháp hữu vi phi sắc tâm 

bổ vào chỗ tâm, nghĩa là diệt hết cái thụ tâm sở, cái tưởng tâm sở nên gọi là Diệt Thụ 

Tưởng Ðịnh". 

18. "Trống trời": Kinh Hoa Nghiêm nói: “Các đức Chúa Trời ở cõi Tam Thập Tam 

thiên, lúc nào đắm say 5 thứ dục lạc, phóng túng tánh tình thì cái trống trời nó thốt tiếng 

ra, để rao bảo các Chúa Trời rằng: Cái vui ấy là vô thường, vì vui là cái nhơn sẽ đưa đến 

cái khổ; vậy chớ nên buông lung”. 

19. "Tiếng sấm rừng báu": Lôi âm tỷ như cung trời Ðao Lợi; bảo lâm so như trống 

trời cũng là cảnh vật nói pháp để cảnh tỉnh trời người. 

20.  "Công  đức  và  tánh  công  đức":  Hư  không  công  đức  ấy.  Luận  Vãng  Sanh  lời 

tụng rằng: “Vô lượng báu lẫn xâu, lưới giăng giữa hư không, mỗi thứ linh reo lên tiếng, 

kêu ra tiếng pháp rất hay”. Tánh công đức ấy, lời tụng rằng: “Ðạo chánh, từ bi lớn, vì sản 

xuất các căn lành”. 

21. "...vô biên quang":  Kinh Vô Lượng Thọ nói: Ðức Vô Lượng Thọ Phật có uy 

thần quang minh là bực nhứt... thế nên đức Vô Lượng Thọ Phật hiệu là: Vô Lượng Quang 

Phật,  Vô  Biên  Quang  Phật,  Vô  Ngại  Quang  Phật,  Vô  Ðối  Quang  Phật,  Diệm  Vương 

Quang  Phật,  Thanh  Tịnh  Quang  Phật,  Hoan  Hỷ  Quang  Phật,  Trí  Huệ  Quang  Phật,  Bất 

Ðoạn Quang Phật, Nan Tư Quang Phật, Trí Huệ Quang Phật và Siêu Nhựt Nguyệt Quang 

Phật. Cả 12 Phật trên đều là mỗi tên hiệu riêng của đức Phật A Di Ðà. 

22. "Số thọ trăm năm": Cái thời kỳ Phật Thích Ca ra đời nhằm kiếp giảm của tiểu 

kiếp thứ 9. Bấy giờ số trung bình tuổi sống mỗi người là một trăm tuổi; từ đó về sau: Cứ 

một trăm năm là giảm 1 tuổi... đến nay đã giảm mất 25 năm rồi vì từ Phật ra đời đến nay 

đã trải qua là 2516 năm, thế thì hiện nay (năm Quí Tỵ 1953) số trung bình mỗi người còn 

được 75 tuổi. 

23. "8 vạn tuổi": Là số thiếu của "8 vạn 4 nghìn". Với giữa thời kỳ tăng lấy tuổi 

sống của mỗi người đủ 8 vạn 4 nghìn tuổi là rất dài; lấy tuổi sống của mỗi người còn 10 

tuổi là rất ngắn. 

Luận Cu Xá nói: “Từ 10 tuổi đến 8 vạn, lại từ 8 vạn đến 10 tuổi. Như tiểu kiếp thứ 

chín nầy, về thời kỳ giảm, thuở con người sống còn 60.000 tuổi là cái thời Phật Câu Lưu 

Tôn ra đời.... Cứ giảm xuống 100 năm là giảm 1 tuổi... mãi xuống thuở mà con người 

sống còn 100 tuổi là cái thời Phật Thích Ca ra đời. Luân Vương ra đời nhằm thuở người 

sống  đủ  8  vạn  4  nghìn  tuổi,  vì  là  thời  tăng,  đọc  theo  tiếng  Phạm  Cakravartiraja,  dịch: 

Chuyển Luân Thánh Vương. Luận Cu Xá cuốn 12 nói: “Châu Nam Diêm Phù Ðề nầy về 

thời tăng, con người sống đủ 8 vạn tuổi. Bấy giờ có vị Chuyển Luân Thánh Vương ra đời, 

thân  có  32  tướng  tốt.  Từ  8  vạn  4  ngàn  tuổi  của  mỗi  người  sống  là  cái  thời  của  Luân 

Vương ra đời; đến thời giảm: từ mỗi người sống còn chỉ tám vạn tuổi sắp xuống đến chỉ 

còn  10  tuổi.  Trong  thời  gian  đó  chẳng  có  Luân  Vương  vì  những  hạnh  phúc  giàu,  vui, 

sống lâu của chúng sanh ở thế giới nầy đều bị tổn giảm mà độc ác phiền não càng tăng 

thạnh, phi căn khí của đại nhơn, nên không có Luân Vương ra đời. 

Thiên Ðế Thích: Trời nầy ở trên đảnh núi Tu Di, thân tướng dài một do tuần, sống 

lâu một ngàn tuổi, một ngày ở đấy bằng một trăm năm ở dưới nhân gian. 

24. "Pháp vương": Pháp là vạn pháp, Vương là tự tại. Ðối với vạn pháp, Phật đều 

sáng suốt, tự tại vì không còn một pháp nào làm chướng ngại nên gọi Pháp Vương. Kinh 

Duy Ma phẩm Phật Quốc nói: “Ðối với các pháp được tự tại, thế nên cúi đầu lạy thánh 

nhơn ngôi tột gọi là Pháp Vương”. Phàm nhơn ngôi tột gọi là Luân vương. 

25. "Số tăng kỳ": Ðọc đủ là A Tăng Kỳ, dịch: vô số, tiếng Phạm. Asanikhya. Cách 

đếm: muôn muôn là một vẹo (ức), muôn vẹo là triệu. Một A Tăng Kỳ là: một ngàn muôn 

muôn muôn muôn muôn muôn muôn muôn triệu. Tiếng Phạn lại là: Asamikhyya tức là 

100.000.000.000. 000.000.000.000.000. 

26. "10 con số lớn": Chưa kịp thấy, xin nhờ vị nào rộng thấy bổ cho. 

27. "Số lạc xoa", tiếng Phạn: Laksa. Một lạc xoa là 10 vạn. Một trăm lạc xoa là một 

cu chi, cu chi có 3 hạng: một là mười vạn; hai là trăm vạn; 3 là nghìn vạn. 

28. "Số vô lượng": Sách Nhiếp Ðại Thừa Luận Thích cuốn 8 nói:  Không thể sánh 

vì  để  biết  đặng  là  vô  lượng,  vì  quá  nhiều  quá  lớn,  chẳng  kể  lường.  Một  vô  lượng  là 

100.000.000.000.000. 000.000.000.000.000. 

29. "Ta Bà 1 kiếp, Cực Lạc 1 ngày đêm": Kiếp có 3 hạng: 1. Tiểu kiếp kể có 16 

triệu năm (16.000.000 năm). 2. Trung kiếp kể có 3 trăm hai chục triệu năm (320.000.000 

năm). 3. Ðại kiếp: kể có một nghìn 2 trăm 80 triệu năm. 

30. "Một Ðại kiếp": Kể có 1.280.000.000 năm. 

31. "Con cháu Vương lão sư": Uy Âm Vương Phật là đức Phật trước nhứt ra đời 

thuở không kiếp mới thành; còn về trước thì chưa có Phật xuất thế, nên chỉ trong Tông 

môn chỉ về chỗ trước nhứt là nói rằng Uy Âm Na Bạn nghĩa là trước Phật Uy Âm, đó là 

chỉ chỗ thật lý. Về sau Phật Uy Âm, đó là chỉ môn Phật sự. Ðấy là mượn để tỷ dụ về chỗ 

rõ đạo, ngõ biết rằng chỗ sở đắc chẳng từ nơi ai. Nghĩa là sở đắc ấy cực kỳ lâu xa trước 

hơn hết.  Vì cho Phật tánh là cái có từ trước, còn Phật sự là việc ở sau. 

Vương Lão Sư: Ðất Trì Châu Nam Tuyền, ngài Phổ Nguyện Thiền Sư họ Vương, 

thường tự xưng là Vương Lão Sư. Ngài Hoàng Bá đến tham học nơi Nam Tuyền, bữa nọ 

đến thời cơm trưa, bưng bình bát tới trước ngồi lên chỗ ngồi của Nam Tuyền. Nam Tuyền 

tới sau, thấy thế hỏi: „Trưởng lão này hành đạo tu trong khoảng năm nào?‟ Sư Hoàng Bá 

đáp: „Trước Phật Uy Âm‟. Nam Tuyền bình rằng: „Cũng còn là con cháu của Vương Lão 

Sư nầy! Vì là cái chỗ ta đã ngồi từ trước rồi‟ (Nếu hiệp về lý tánh thì Phật tánh sẵn có từ 

vô thỉ, không những từ Uy Âm ra đời). 

32. "Ô Ba Ni Sát Ðàm": Tiếng Phạn Upanisad, dịch: Gần ít, rất nhỏ, là một con số 

đã cùng cực; Ðại Luận dịch là “vi tế phần”, là phân tích đã đến chỗ tột, còn số Lân Hư 

nữa là hết. 

33. "Xóm Trang Nhạc":  Ðối với Ðới Bất Thắng, thầy Mạnh bảo rằng: 

“Ở tại nước Sở, quan đại  phu muốn  cho con mình nói  tiếng nước Tề, vậy  khiến 

người nước Tề dạy nó nói, hay là sai người nước Sở dạy nó nói ư?” 

“Sai người nước Tề dạy nó nói”. 

“Chỉ  có  một  người  nước  Tề  dạy  nó  học  nói  tiếng  nước  Tề,  mà  chung  quanh  nó 

phần nhiều là người nước Sở, hằng giờ toàn nói tiếng nước Sở thì dù cho hằng ngày đánh 

để  buộc  nó  nói  tiếng  nước  Tề  cũng  chẳng  thể  được.   Còn  như  đem  nó  để  ở  giữa  xóm 

Trang  Nhạc  bên  nước  Tề  chừng  vài  năm,  dù  mỗi  ngày  đánh  buộc  nó  không  nói  cũng 

không thể đặng”. Tỷ rằng chúng sanh vãng ở giữa nhóm chư thượng thiện nhơn thì đã dễ 

lại mau thành bực người bên nước Cực Lạc. 

34. "Vô ương số": do tiếng "A Tăng Kỳ" mà dịch là Vô hoặc dịch là Vô Ương. Vô 

ương cũng như vô tận tức là vô cùng tận. 

35.  "Bần  mẫu  sanh  lên":  Thuở  xưa  có  một  cụ  già,  hết  sức  nghèo  khổ,  đến  đỗi 

không có cái chòi để che thân nên thường vùi núp nơi đống cỏ rác của chúng nhơn ở chợ 

đem đổ bỏ. Hằng ngày đi kiếm đồ dư thừa cặn cáu của nhơn dân vứt bỏ đem về ăn! 

Tổ Ca Diếp thấy thương muốn tạo phước cho nên đến xin vật ăn. Bần mẫu đem đồ 

cặn bã mới lượm về dâng cho Tổ. Tôn giả hỏi: „Bà nguyện được chi?‟ Bà lão thưa rằng: 

„Già này chỉ muốn trả rồi kiếp nghèo khổ là được siêu sanh lên cõi trời, là chí nguyện thế 

thôi‟.Vài ngày sau bà mãn phần, thần thức được sanh lên cõi trời Ðao Lợi, hưởng phúc 

hơn các trời trong cõi đó. 

36. "Nhạc thần trị ngục": Vua nước Tỳ Sa đánh với vua nước Duy Ðà Thỉ, nhưng 

vũ lực chẳng bằng, phải bại trận. Nghĩ giận mà thề rằng: Qua đời sau ta làm Diêm chúa 

nơi địa ngục để trị bọn quân thù đó. Còn 18 vị đại thần kia cũng đồng nguyện như thế để 

theo giúp việc. Hiện nay Diêm chúa ở địa ngục đó tức là vua nước Tỳ Sa trước kia; còn 

18  vị  chủ  ngục  hiện  nay  cũng  nguyên  là  18  quan  đại  tướng  quân  trước  đó.  Ðó  là  tùy 

nguyện v.v... 

37. "Hiệp như phù tiết": Thầy Mạnh bàn rằng: “Chỗ đắc chí của vua Thuấn, vua 

Văn Vương được thi hành nơi Trung Quốc. Nó phù hợp nhau như cái ấn tiết”. Phù tiết 

làm bằng ngọc, hoặc tròn hay vuông theo ý định của đôi bên, giữa thì khắc chữ bằng thứ 

chữ triện xưa, rồi phân ra làm hai, mỗi bên cầm giữ một nửa. Sau mỗi khi có tờ giấy gởi 

qua lại, đóng con dấu ấy, đem so mà đôi bên nó đều vừa vẹn in hịch với nhau, thế là tin 

rằng thật sự của đôi bên, khỏi bị giả mạo, nên nói “hiệp như phù tiết”, nghĩa là hợp đồng 

với nhau. 

38. "Cùng tử": Một dụ trong 7 dụ của kinh Pháp Hoa. Cả chúng sanh 3 giới tỷ như 

kẻ cùng tử vì chẳng có của cải bằng pháp tài công đức. Kinh Pháp Hoa phẩm Tín Giải 

nói: Thí như người lúc tuổi còn nhỏ bỏ cha trốn đi, ở lâu nước khác. Bốn năm chục năm, 

đến lúc đã lớn, càng thêm cùng khổ, rong ruổi 4 phương để van xin ăn mặc... Bài thí dụ 

ấy, bọn 4 người giữa ông Tu Bồ Ðề... là 4 thánh Thinh Văn sau khi lãnh được công đức 

Ðại  thừa,  mới  tự  nói  tỷ  mình  như  cùng  tử...  Kinh  Lăng  Nghiêm  cuốn  nhứt  nói  tỷ  như 

cùng tử bỏ cha trốn đi. Ông Lưu Thủy giải lời sớ rằng: “Hẳn không công đức pháp tài để 

nuôi pháp thân huệ mạng nên gọi cùng tử!” 

39-40. "Long môn, Dinh Châu": Bên nước Tàu, đời Ðông Hán có ông Lý Ưng là 

người chuộng cái khí tiết thanh bạch cao thượng, ít giao thiệp với ai. Người nào mà được 

ông thâu nạp, họ lấy làm vinh diệu như được lên chốn Long Môn; tỷ dụ người có danh 

vọng rất cao cả là Long Môn. Thư của Lý Thái Bạch dâng cho Hàn Kinh Châu có 2 câu: 

“Nhứt đăng Long Môn giá trọng bách bội!” Ðời Ðường vua Thái Tông mở cái quán Hằng 

Văn, dùng các ông  Ðỗ như Hối, Ngô thế Nam, Chữ toại Lương... cả 18 người làm chức 

học sĩ. Người ta khen tặng là rất vinh hạnh, vì được tuyển vào. Dinh Châu là hòn núi giữa 

biển  Ðông.  Sử  Ký  nói:  “Giữa  biển  có  3  núi  thần  tiên  là  Bồng  Lai,  Phương  Trượng  và 

Dinh Châu” (các hòn đảo nước Nhựt Bổn ngày nay) mà người Tàu xưa cho là chỗ ở của 

các ông tiên biết bay! 

41.  "Cầu  vào  hội  Liên  Lục":  Ngài  Trường  Lô  Trách  thiền  sư  hiệu  triệu  tổ  chức 

thành lập lên hội Liên Hoa Thắng để phổ khuyến niệm Phật. Ban đêm ông nằm mộng: có 

người khăn đen áo trắng, vóc dạng thanh tốt, chắp tay thưa rằng: “Xin cho tôi vào Liên 

Hoa Thắng hội của ngài”. Thiền sư  hỏi: “Tên chi?” “Phổ Huệ”. Biên rồi. “Gia huynh tôi 

là Phổ Hiền cũng nhờ ngài biên vào”. Ðến chừng thức giấc dậy, thiền sư nhớ lại trong 

phẩm Ly Thế Gian của kinh Hoa Nghiêm có danh đức của hai vị Bồ Tát ấy, thành thử 

đem hai đức Bồ Tát đứng đầu hội. 

"Chọn xóm có nhơn": Sách Luận Ngữ, đức Phu Tử nói: “Xóm nào mà nhân dân 

lòng đều có nhơn mới là thuần phong mỹ tục; người mà chẳng chọn chỗ ở có điều nhơn 

thì đâu phải là có trí!” 

42. "Ðạo nhơn khó thục, đạo khác khó thành": Với ngũ cốc là thứ giống rất tốt vì 

loài người sống nhờ nó, nên đã tặng cho nó một danh rất quí báu là "hột ngọc"! Thế mà, 

nếu với việc làm mùa không chuyên thục, thì trái lại, nó chẳng bằng giống Ðề Bái là thứ 

lúa lép, lúa ma! Ôi! Với việc tu nhơn cũng thế: Cốt tu làm sao cho được chuyên thục đó 

mà thôi!? Chớ đừng tưởng rằng: Với cái đạo tu nhơn cho là khó chuyên thục rồi bỏ đi, lại 

tính tu qua cái đạo gì khác cho có thành. Ý là: Tu trì danh niệm Phật khó chuyên thục rồi 

thôi đi, để tu pháp gì khác cho mau thành! Thì ra người như thế đó, dù tu học cái gì cũng 

bất thành! Vì với cái nọ đã lam nham thì dầu cái kia cũng trật vuột như nhau! 

---o0o--- 

QUYỂN THỨ TƯ 

 Quyển 4 A 

Ðất Cổ Hàng chùa Vân Thê  Sa Môn Chu Hoằng thuật lại. 



Cảm Quả (phân ra làm hai phần) 

  

1.  Phật hiện ngã tiền (Phật hiện trƣớc mặt ta) 

2.  Ngã vãng Phật xứ (Ta sanh qua xứ phật) 



PHẬT HIỆN NGÃ TIỀN 

Người kia đến khi mạng chung, Phật A Di Ðà cùng các vị Thánh chúng hiện ở 

trước mặt. 



Sớ:  “Ngƣời  kia”  là  chỉ  ngƣời  tu  pháp  trì  danh  niệm  Phật.  Nƣơng  văn  trên 

nói: Hễ đƣợc nhứt tâm bất loạn thời đến khi sanh mạng sắp cuối cùng, Phật ắt hiện 

trƣớc mặt; do vì nhờ sức mình với sức Phật lẽ cảm ứng lẫn nhau nhƣ trong hai bộ 

kinh và các kinh nói.  



Sao: “Sức mình” là: Phàm người khi mạng chung, lúc thân tiền hữu sắp mãn, thân 

hậu hữu chưa sanh thời cả đời bình sanh làm việc ác hay việc thiện, tự nhiên bây giờ nó 

hiện ra trước mặt, như: việc thập ác, việc ngũ nghịch thời tướng địa ngục hiện ra trước; 

xan tham tật đố thời tướng ngạ quỉ hiện ra trước. Nhẫn đến tu ngũ giới, thập thiện thời 

cảnh nhơn thiên hiện ra trước. 

Nay  người  chuyên  về  niệm  Phật,  nhứt  tâm  bất  loạn  thời  tịnh  niệm  thành  tựu. 

Trong tâm thanh tịnh, lẽ nào Phật không hiện ra trước mặt ư?  Kinh Lăng Nghiêm nói: 

“Nhớ Phật, niệm Phật hoặc hiện đời, hoặc đời sau, quyết định thấy Phật”, chắc vậy. 

“Sức  Phật”  là:  Kinh  Ðại  Bổn,  ngài  Pháp  Tạng  nguyện  rằng:  “Khi  ta  làm  Phật, 

trong 10 phương vô ương số thế giới các vì chư Thiên, nhơn dân, ai có phát tâm Bồ Ðề tu 

các việc công đức, nguyện sanh về trong cõi của ta thời đến khi mạng chung, ta cùng đại 

chúng hiện ra trước mặt người đó để dẫn về nước”. 

Trong bài văn Tam Bối Vãng Sanh, lại nói: “Người kia khi mạng sắp chết, Phật 

cùng các vị thánh chúng đều đến rước về”. Trong Quán Kinh, văn Cửu Phẩm, hoặc nói 

Phật A Di Ðà đến trước người tu kia, hoặc nói đến chỗ người kia, đều là cái  ý hiện ra 

trước mặt vậy. 

Nói các kinh là: Kinh Xưng Dương Chư Phật Công Ðức nói: “Nếu có người được 

nghe  danh  hiệu  Phật  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai,  nhứt  tâm  tin  muốn,  người  đó  khi  mạng 

chung, Phật A Di Ðà cùng các vị tỳ kheo hiện ở trước người đó; ma nó chẳng dám phá 

hoại cái tâm chánh giác người kia”. 

Lại kinh Cổ Âm Vương nói: “Trong tứ chúng (1), hoặc có người nào hay chơn 

chánh thọ trì danh hiệu Phật kia. Ðến khi mạng chung, Phật A Di Ðà liền cùng với đại 

chúng  hiện  ra  ở  trước  mặt  người  đó,  khiến  cho  người  đó  được  thấy”.  Lại  Kinh  Hoa 

Nghiêm  quyển  46  nói:  “Ðức  Như  Lai  có  10  món  Phật  Sự:  1.  Nếu  có  chúng  sanh  nào 

chuyên  tâm  nhớ  niệm  thời  Phật  hiện  trước  mặt  người  đó”  v.v...  Chính  chỗ  gọi  rằng: 

chúng sanh niệm Phật, Phật rước cả không bỏ sót một ai.  Nếu y theo kinh Bát Nhã thời 

sức mình lại có hai nghĩa: 1. Sức mình niệm. 2. Sẵn có sức Phật tánh của mình và thêm 

nhờ sức của Phật nguyện rước, mới thành ba sức. “Sức sẵn có” là như chiếc thuyền. Sức 

niệm Phật là như buồm chèo. Sức Phật nguyện rước là như gió xuôi. Ba việc đủ trọn, ắt 

chóng lên bờ kia. 



Sớ:  “Phật  và  các  vị  thánh  chúngg  là:  Phật  gồm  cả  Báo  thân  và  Hóa  thân; 

thánh chúng gồm luôn các vị Bồ Tát, hàng Thanh Văn v.v...  



Sao: “Gồm Báo thân, Hóa thân” là: Trong Quán kinh nói rõ về Phật hiện. Trước 

nói thân Phật cao 60 vạn ức; kế nói thân một trượng sáu; thứ nữa thì nói người sanh về 

phẩm hạ, vị Hóa Phật đến rước. Thế thời biết người sanh trong chín phẩm, chỗ thấy Phật 

chẳng đồng. Trong Nhiếp Luận cũng nói: “Bực Ðăng Ðịa mới thấy được ông Phật Báo 

thân lần hồi mỗi địa càng thấy thân Phật càng nhỏ nhiệm”. Kinh đây chỉ nói Phật hiện 

chớ không phân ông Phật Báo thân hay ông Phật Hóa thân, do vì nói một gồm nhiều. 

“Gồm  các  vị  Bồ  Tát,  Thanh  Văn”  là  như  trong  Quán  kinh  văn  Thượng  Phẩm 

Thượng  Sanh,  nói:  “Phật  cùng  Quan  Âm,  Thế  Chí,  vô  số  Hóa  Phật,  trăm  nghìn  bí  sô, 

Thinh Văn đại  chúng, vô lượng các đức chúa trời hiện ra trước mặt người đó”. Nhưng 

cũng có người niệm Phật mà Phật không đến rước để các vị Bồ tát đến rước đấy. Văn đây 

theo phần nhiều Phật rước. 



Sớ: Hỏi: Cơn lâm chung Phật hiện ra trƣớc, cũng có ma hiện chăng? Ðáp: 

Ngƣời xƣa đã nói không ma; dẫu hoặc có đó quí tại tự mình biện rành biết lấy.  



Sao:  “Không  ma”  là:  Riêng  tu  một  pháp  thiền  định  ma  ngũ  ấm  nó  nổi  lên  như 

trong Lăng Nghiêm, trong Chỉ Quán và các kinh, luận phân biện việc ma rất rành. Kinh 

đây nói người niệm Phật nhờ sức oai thần của Phật, sức bản nguyện của Phật trong hào 

quang lớn của Phật che phủ, quyết không có việc ma nó phá. Song cũng có người nghiệp 

chướng đời trước sâu dày, hoặc không khéo dụng tâm để cho có ma nổi lên, chưa chắc có 

thể quyết định được, phải phòng biện rành biết lấy. 

Như trong kinh, luận nói: “Người tu thấy Phật muốn biện bạch biết cho rành thời 

có hai phép như đây: 1. Thấy Phật hiện mà không hiệp với trong kinh, luận thì đó là ma 

sự; 2. Không hiệp với chỗ tu của mình thì đó là ma sự. Sở dĩ vì sao? Do vì với người 

riêng tu pháp thiền định thời gốc chỗ tu nhơn là duy nhận có tự tâm, chớ không nhận có 

nương nơi cảnh; cho nên ngoài tâm có Phật hiện, điều đó thôi không cần luận, do vì quả 

chẳng hiệp nhơn. Kinh nầy nói người niệm Phật, một đời nhớ Phật, cơn lâm chung thấy 

Phật, nhơn quả phù hiệp, đâu đặng cho là ma sự ư? 

Nếu  mà  người  chưa  đặng  rõ  quyết  Phật  hay  là  ma  được  thì  phải  như  hai  phép 

trước kia để biện biệt xét biết mà thôi. Hỏi  Ðã nói rằng không ma thời ắt là thiệt Phật. 

Mà  sao  tôi  nghe  người  xưa  nói  Phật  không  khứ  không  lai,  nay  vì  lẽ  gì  có  Phật  hiện ở 

trước mặt người kia? Ðáp: Với cái đạo lý cảm ứng nó liên lạc lẫn nhau, cũng chẳng ngại 

gì. Với lẽ không lai mà lai, không thấy mà thấy. Cho nên ngài Vĩnh Minh bảo rằng: “Như 

huyễn chẳng thật thời tâm và Phật đều quên; nhưng tướng huyễn chẳng không thời không 

hoại tâm và Phật”. Lại nói: “Ông chơn thật pháp thân vốn không sanh không diệt.  Song 

từ nơi chơn Phật mà phát khởi ra ông Phật Hóa thân để dẫn dắt người si mê. Ðây chính là 

công đức bản nguyện của Như Lai, khiến những chúng sanh nào có duyên kia, chuyên 

tâm tưởng niệm, hay ở trong tự tâm mình thấy Phật đến rước; chẳng phải chư Phật thiệt 

có sai vị Hóa thân đến rước”.  Thế thời với thân Phật vẫn thường vắng lặng mà chúng 

sanh thấy có khứ, có lai như hình trong gương, chẳng phải trong, chẳng phải ngoài, như 

việc trong mộng, chẳng có chẳng không. 

Lại trong kinh Pháp Hoa nói: “Do chúng sanh muốn cho được thân Phật hóa độ 

thời đức Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Phật ra để vì thuyết pháp cho nghe”, cũng ý 

đây vậy. Cho nên hễ có nước trong thời trăng tự đến, tâm thanh tịnh thời Phật tự hiện. 

Chỗ gọi rằng cảm ứng đạo giao, khó nghĩ, khó bàn. 



Sớ: Nên biết khi lâm chung, thiết một tƣợng Phật và trợ niệm. Văn đây chép 

trong kinh Phật, phép đây truyền ra từ bên nƣớc Tây vức; không nên nghi ngại.  



Sao: Kinh Hoa Nghiêm quyển 15, lời tụng nói: “Hễ thấy có người lâm chung thì 

ta khuyên họ niệm Phật. Lại trương tượng Phật cho họ xem kính; khiến người đó đối với 

Phật rất sanh tâm qui ngưỡng theo Phật cho nên đặng thành hào quang ấy”. Lời sớ nói: 

“Phép bên Tây Vức có người khi muốn bỏ sanh mạng, dạy họ trở mặt về hướng Tây; ở 

trước để một tượng Phật đứng, tượng kia cũng trở mặt về hướng Tây. Dùng đảnh phan 

treo trên tay tượng, bảo người bệnh tay nắm đuôi phan, tưởng vãng sanh theo Phật, và 

bao nhiêu người  cùng đốt  hương, đánh chuông trợ niệm danh hiệu Phật.  Chẳng những 

vong giả được sanh về trước Phật, mà cũng trọn thành thấy được Phật quang. Nếu với 

người xuất thần dạo đi các cõi, đi ở tự tại không ngăn ngại, đó là bực siêu phàm để ngoài 

lời luận. Còn hoặc người chưa được như vậy thời phải gắng gổ làm theo trên đó. Nghĩa là 

riêng vì trương tượng Phật để trợ việc vãng sanh; huống chi người kia nhứt tâm bất loạn, 

cảm Phật hiện ra trước mặt; chớ lo là ma sự mà tự sanh tâm nghi ngại không nên! 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh vọng cùng, chơn lộ là nghĩa “cơn lâm chung Phật 

hiện”.  



Sao:  Vọng  tâm  chưa  hết  thời  mờ  mờ  mịt  mịt;  đó  là  cái  nghĩa  “mạng  căn  chưa 

đoạn”. Mê hoặc dứt, chấp trước không, tình lự tiêu, vọng kiến hết tỷ như người chết nhà 

hư, khói tắt tro bay là cái nghĩa “mạng chung” đấy. Các cái mê vọng hết rồi, không chơn 

còn đợi gì nữa? Bấy giờ dẫu cầu Phật đừng hiện ra trước mặt cũng không thể được vậy. 

Song mà lòng từ của Phật vô hạn đâu đợi cơn lâm chung mới là hiện ra trước. Thế cho 

nên có câu:  "Luôn luôn hiện trước kẻ thời nhơn mà kẻ thời nhơn tự chẳng biết" (2). 



NGÃ VÃNG PHẬT XỨ 

Người ấy khi chết tâm chẳng điên đảo liền đặng vãng sanh về nước Cực Lạc của 

Phật A Di Ðà. 

  

Sớ: Văn trên nói chữ "lâm" đấy là mạng gần muốn thác. Văn đây nói chữ 

"chung thời" chính là  nói  cái  lúc hơi  ấm (3) trong  mình sắp hết, thần thức đi  ra. 

Tâm chẳng điên  đảo là do vì nhứt tâm bất loạn nên chẳng điên đảo. Do vì  không 

điên  đảo  nên  chẳng  sanh  về  chỗ  khác.  “Liền  đặng”  là  nói  sự  vãng  sanh  rất  mau 

chóng.  



Sao: Ðiên đảo là do người kia khi bình nhựt thuận theo thói vọng tưởng, không tu 

chánh niệm, tâm nhiều tán loạn. Như văn trước đã nói: Lúc sắp bỏ hơi ấm thời một đời 

chỗ làm lành hay dữ; bấy giờ đều hiện ra trước mặt; tâm thần lo sợ trăn trở mò mằn co 

cúm. Người đáng vào trong địa ngục thời tự thấy đối với núi đao, rừng kiếm, lại xem là 

vườn huê kiểng (vui thích). Người đáng đọa trong loài súc sanh thời với bụng ngựa thai 

lừa lại nhận là nhà cửa. Dầu cho người làm lành, được sanh cõi người hay cõi trời đi nữa, 

nhưng cũng chưa khỏi cái khổ: ghét, thương, cha, mẹ (4); nhẫn đến bực Tiểu Thánh sơ 

tâm (5) còn chưa chính biết được chỗ xuất nhập (6) nên chi gọi rằng điên đảo (7). Nhơn 

điên đảo đấy nên phải tùy nghiệp thọ sanh trong 3 cõi, 7 thú (8). 

Nay  kinh  nầy  nói:  Ðã  nhứt  tâm  bất  loạn  thời  trong  sẵn  chánh  niệm,  ngoài  cảm 

Phật rước; bỏ báo thân nầy liền sanh về nước kia như lời Phật dạy: "Tùy kỳ tâm tịnh tắc 

Phật độ tịnh". Lại nói tất cả quốc độ duy có tâm tưởng kềm giữ. Trọn thành tâm tưởng 

thanh  tịnh  thời  ắt  đặng  vãng  sanh,  hẳn  không  nghi  ngờ  gì  nữa  (không  sợ  sanh  về  chỗ 

khác). 

“Sanh về chỗ khác” là có ba chỗ: 1. Thế giới Ta Bà đây;  2. Cõi nước Phật khác; 

3. Chỗ biên địa nước kia; nay đều lựa bỏ ra đó. Chữ “tốc” nghĩa là Mau, là không trải qua 

thân trung ấm, không cách ngày giờ, nên trong Quán Kinh nói: “Như trong khi đờn chỉ đã 

sanh về nước Cực Lạc kia rồi”. 

Lại ngài Trí Giả nói: “Cơn lâm chung mà tâm vẫn ở trong định, tức là cõi tịnh độ. 

Khi tâm nó động niệm tức là liền sanh về cõi tịnh độ”. Chỗ nói “tâm ở trong định”  là: 

Kinh nầy nói “tâm chẳng điên đảo” vậy. Chỗ nói “tâm nó động niệm” là  sau đó nguyện 

được sanh về nước kia. 



Sớ: Kinh Ðại Bổn nói: “Thân thể của ngƣời ở bên nƣớc Tịnh Ðộ, chẳng phải 

nhƣ thân thể của ngƣời ở cõi đời này và cũng chẳng phải nhƣ thân thể của chúng ở 

trên cõi trời, mà là thân thể ấy đều là những đức chứa các việc lành nên tự nhiên 

cảm đặng cái thân thể nhẹ nhàng, bởi hóa sanh trong hoa sen, cũng không có ngƣời 

nhũ dƣỡng”.  



Sao:  “Chứa  các  việc  lành”  ấy  tức  là  các  thân  thành  tựu  bằng  đa  thiện  căn,  đa 

phước đức, chẳng phải như do tâm ái dục làm nhơn, cảm quả thân bằng tứ đại làm thể; 

cho nên chẳng do thai ngục mà là gá chất nơi ao sen thất bảo vậy. “Cũng không có người 

nhũ dưỡng” ấy nghĩa là tự nhiên khôn lớn, không phải như bên đất Bắc Cu Lô Châu còn 

đợi để đầu ngón tay ra sữa mà làm sự nuôi nấng. 



Sớ: Do chỗ "nhứt tâm bất loạn” trên thì với những ngƣời đƣợc vãng sanh kia 

phân  ra  làm  cái  nhơn  tam  bối  cửu  phẩm.  Lại  chín  chắn  phân  tách  ra  cũng  là  vô 

lƣợng.  



Sao: “Tam cửu” là kinh Ðại Bổn nói tam bối, kinh Thập Lục Quán nói cửu phẩm, 

do nhứt tâm phân ra có sự và lý. Sự lý cũng lại phân mỗi cái có Thắng và Liệt. Sau khi 

được vãng sanh đúng như chỗ căn bổn là cái nhơn tu đó mà chia làm phẩm vị. 

“Tam bối” là như kinh Ðại Bổn nói: Bực thượng bối là do những người phát tâm 

Bồ Ðề chuyên niệm Phật A Di Ðà tu các việc công đức và nguyện sanh về nước kia. Ðến 

khi mạng gần thác, Phật và các hàng thánh chúng hiện trước mặt người đó; người đó liền 

ở trong ao thất bảo, hoa sen hóa sanh, trụ bực bất thối chuyển, trí huệ dõng mãnh, thần 

thông  tự  tại.  Chỗ  ở  thì  là  các  cung  điện  bằng  bảy  báu  ở  giữa  hư  không,  cách  Phật  rất 

gần”. Thế gọi là: người sanh bực thượng bối; phối hợp với văn trước thời bực này đặng 

cả sự và lý nhứt tâm. 

Bực trung bối là những người không thể tu các công đức lớn mà cũng phát tâm 

Bồ Ðề, chuyên niệm hồi hướng. Khi mạng chung sanh về cõi kia, công đức trí huệ sút 

hơn bực thượng bối; thế gọi là người sanh bực trung bối. Phối hợp với văn trước thời bực 

này vừa đặng sự nhứt tâm có dư, nhưng với lý nhứt tâm thời chưa đủ. 

Sanh bực hạ bối là những người không thể làm các việc công đức, nhưng cũng 

phát Bồ Ðề tâm, một bề chuyên niệm nhẫn đến mười niệm, được sanh về cõi kia; nhưng 

cung điện thì chỉ ở trên đất, lại sút hơn bực trung bối; thế gọi là người sanh bực hạ bối. 

Phối sánh với văn trước thời bực nầy chỉ đặng sự nhứt tâm, chớ chưa đặng lý nhứt tâm. 

“Cửu  phẩm”  là  trong  Quán  Kinh  có  nói:  Với  trong  ba  phẩm  thượng,  có  người 

sanh về cõi kia liền đặng trăm nghìn pháp Ðà La Ni; có người sanh về cõi kia phải trải 

một tiểu kiếp mới đặng bực vô sanh nhẫn, có người sanh về cõi kia, còn phải trải ba tiểu 

kiếp mới đặng bách pháp minh môn, trụ nơi bực Hoan Hỉ địa. So sánh với văn trước thời 

phẩm nầy được cả sự và lý nhứt tâm; nhưng có cao và thấp cho nên thành ba phẩm; đây 

đồng như bực thượng bối. 

Với trong ba phẩm trung, có người sanh về nước kia liền đặng quả A La Hán; có 

người sanh về nước kia đến nửa kiếp mới đặng A La Hán; có người sanh về nước kia, trải 

một kiếp mới đặng quả A La Hán. Phối với văn trước thời ba phẩm nầy với sự nhứt tâm 

đầy đủ, Lý nhứt tâm còn kém thiếu, cũng có cao và thấp, nên thành ra ba phẩm. Lệ nầy 

đồng như bực trung bối. 

Với trong ba phẩm hạ, có người sanh về nước kia, phải trải 10 tiểu kiếp mới đặng 

vào bực Sơ địa; có người sanh về nước kia trải đến sáu kiếp hoa sen mới nở, phát tâm vô 

thượng đạo; có người sanh về nước kia, 12 đại  kiếp mới phát tâm bồ đề; phối với văn 

trước thời 3 phẩm nầy chỉ có sự mà không có lý; cũng do cao thấp nên thành ra 3 phẩm; 

lệ như bực hạ bối. 

“Chín chắn phân ra” là như trong văn trước nói: Trong bối phẩm phân ra lại phân 

ra thời có trăm nghìn vạn ức vô cùng Bối và Phẩm, đều là do sự nhứt tâm và lý nhứt tâm 

chỗ đặng có cao và thấp mà làm ra có thứ lớp nhiều thế. 



Sớ: Nhƣ trong Quán Kinh nói: “Bực thƣợng phẩm thƣợng sanh là bực ngƣời 

đã đặng quả vô sanh nhẫn”. Ngài Thiên Thai phán ra cho thuộc về bực Sơ Ðịa, mà 

kinh Hoa Nghiêm nói: “Với quả vô sanh nhẫn tự có bực thấp và cao”. Thời trong 

phẩm thƣợng thƣợng thật có nhiều phẩm; huống nữa là các phẩm trung và hạ kia!  



Sao: “Thấp cao” là Kinh Hoa Nghiêm nói bực Bát Ðịa trong phần Tịnh Nhẫn, lời 

Sớ nói: “Bực Vô Sanh Nhẫn lược có hai nghĩa: 1. Ước về pháp; 2. Ước về hạnh. Ước 

pháp thời những cái lý vô khởi tác đều gọi là Vô Sanh; tâm huệ an trụ trong lý đó nên gọi 

là nhẫn. Ước hạnh thời Báo thân giới hạnh thuần thục, trí hiệp với lý, không trụ nơi vô 

tướng, không chấp nơi vô công, rộng rãi như hư không, lặng trang như biển đứng; tâm 

thức vọng hoặc, bặt hết không khởi, mới gọi là Vô Sanh”. Thuyết trước còn chung các 

địa, thuyết sau chỉ riêng về Bát Ðịa; còn bao nhiêu như trong lời tự quyển trước đã có 

biện. 

Cho  nên  biết  bực  Vô  Sanh  Nhẫn  tự  có  thấp  và  cao,  thời  trong  phẩm  thượng 

thượng từ bực Nhứt Ðịa nhẫn đến bực Bát Ðịa đã trùm nhiều phẩm.  Với các phẩm kia 

khá biết vậy nên chín chắn phân ra cũng đến vô lượng. 



Sớ:  Lại tam bối cửu phẩm, hai kinh phối nhau thời mỗi thuyết có chút khác. 

Nhƣ ngài Phụ Chánh chỗ giải dung thông.  



Sao: Trong Quán kinh lời Sớ nói: “Kinh đây nói cửu phẩm vì khiến cho biết phẩm 

vị có cao và có thấp, tức kinh Ðại Bổn nói tam bối”. 

Ngài Cô Sơn nói: “Tam bối trong Ðại Bổn chỉ ngang với sáu phẩm về trước trong 

Quán kinh. Vì tam bối thuần nói người hành thiện, không nói đến người ác vậy”. Ngài 

Linh chi phân tam bối chỉ đối với ba ngành phẩm thượng; cho nên nói: “Các thuyết có 

khác nhau chút đỉnh”. 

Ngài Thảo Am Phụ Chánh giải rằng: “Ngài Thiên Thai nói chín phẩm đồng với 

tam bối là so về ngôi thứ đồng nhau, chớ không phải nói bằng cách so về hạnh nhơn (cái 

nhơn tu). Thời ngài Cô Sơn, ngài Linh Chi đều không trái với ngài Thiên Thai. Sở dĩ vì 

sao? Do ngài Thiên Thai chỉ ước về ngôi thứ thời bối phẩm ngang đồng. Còn hai ngài kia 

chỉ ước về hạnh nhơn thời chỉ bằng ngang với phẩm trung, phẩm thượng. Ngài nào cũng 

đều có chỗ chứng cứ, nhưng dùng nghĩa chẳng đồng; cho nên chẳng trái vậy”. Song chắc 

thật mà luận thời tâm phiền não chẳng khác tâm bồ đề, trước ác nào ngại  gì sau thiện, 

người ác đã trở thành người thiện, đâu chẳng phải đồng bực với thánh hiền? Tam bối cửu 

phẩm phối hiệp ngang nhau, không chi phải nghi hết. 



Sớ: Lại kinh Hoa Nghiêm nói: “Ngƣời niệm Phật „số‟ cùng „tâm‟ bằng nhau” 

v.v... tức là nghĩa tam bối, cửu phẩm tùy gốc tu nhơn chẳng đồng.  



Sao: “Số, tâm bằng nhau” là: Kinh Hoa Nghiêm quyển 23, ngài Ly Cấu Tràng Bồ 

Tát nói lời kệ rằng: “Như người tu pháp trì danh, lấy Phật làm cảnh giới, chuyên niệm 

mãi không thôi, thời người đó được thấy Phật. Số, cùng tâm kia bằng nhau” v.v... Giải 

rằng: Số cùng đồng bực với tâm nghĩa là tùy niệm tùy hiện. Tùy niệm có hai nghĩa: 1. 

Tùy niệm nhiều ít, Phật hiện cũng in như đó. Như niệm Phật một tiếng, có một vị hóa 

Phật từ trong miệng bay ra v.v... 2. Tùy niệm cạn, sâu thời Phật hiện cũng xứng đó, như 

cơn lâm chung thấy Phật, có thắng, có liệt v.v... Nhiều, ít, cạn, sâu, tức bối, phẩm phân 

biệt.  “Người ấy được thấy Phật” tức là đức Phật  A Di Ðà hiện ở trước  mặt người đó. 

“Chuyên niệm” là gì? Tức là nhứt tâm bất loạn. 



Sớ: Lại ngài Chí Nhãn nói hai món tịnh nghiệp cũng là nghĩa tam bối, cửu 

phẩm.  



Sao:  Ngài  Chí  Nhãn  pháp  sư  nói:  “Một  môn  vãng  sanh  đây  có  hai  pháp  tịnh 

nghiệp: 1. Pháp chánh quán thầm soi trong bản tâm của mình. 2. Pháp trợ hành: làm đủ 

muôn việc lành. Hai việc đều đặng thời rõ thấu bốn cõi tịnh độ. 

Như người chỉ làm đặng sự thiện, gần thời sanh về cõi Ðồng Cư, còn xa thì làm 

cái nhơn cho ba cõi kia. Cho nên biết cõi Tịnh Ðộ chính là cảnh giới của ông Cứu Lý Bồ 

Tát đi lên; mà cũng là gồm chứa chúng sanh ngơ ngơ nữa (Cứu Lý: Ðắc pháp niệm Phật 

bằng lý nhứt tâm. Ngơ ngơ: Cái nhơn còn xa). 

Lại nói  rằng:  Bực viên cơ thể đạo (rõ đạo) là phép tịnh nghiệp tối thượng. Nếu 

thêm  lời  nguyện  để  dắt  đường  thời  liền  được  dự  hàng  ưu  phẩm  (phẩm  thượng).  Còn 

những chúng tối dốt, chỉ niệm Phật phát nguyện thì cũng được sanh về. Xem một môn 

Tịnh Ðộ thời vị thánh nhơn không bỏ một ai cả. 

Xét câu nói: “Pháp chánh quán” thời thông cả phẩm thượng, phẩm trung. Câu nói: 

“Pháp trợ hành” thời đồng cả phẩm trung phẩm hạ. Lại ngài pháp sư làm lời luận đây rất 

đúng; kẻ xem đến chớ nên khinh thường. 



Sớ: Có ngƣời hỏi: Với chín phẩm mà tám phẩm dƣới từ trong hoa sen hóa 

sanh ra do vì phẩm thứ nhứt nói kim cang đài. Nay tham hiệp theo các kinh luận 

thời kinh luận nào cũng vẫn nói cả chín phẩm đều thuộc về hoa sen sanh ra.  



Sao: Chấp rằng tám phẩm dưới đều từ hoa sen sanh là họ căn cứ trong Quán kinh 

văn thượng phẩm thượng sanh nói: “Người kia tự thấy thân mình ngồi trên đài kim cang”, 

bởi trong đó không có hai chữ “liên hoa”, đó là phẩm thứ nhứt. Cho nên họ nói tám phẩm 

sau mới là từ trong hoa sen sanh ra. Song trong kinh luận đã nói đành rành, đều nói rằng 

người sanh Tây phương, cả chín phẩm đều từ hoa sen mà sanh ra kia mà; kêu bằng "cửu 

phẩm liên hoa vi phụ mẫu...” 

Kinh Ðại Bổn ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Vô ương số thế giới chư thiên nhơn 

dân nhẫn đến loài quyên phi xuẩn động, hễ sanh về trong cõi của ta thì đều ở giữa ao thất 

bảo, trong hoa sen hóa sanh”. Nói chữ Giai (đều) thời gồm cả chín phẩm nốt. 

Lại nói các bực đại Bồ Tát phương khác, muốn thấy Phật A Di Ðà thì ở nước kia 

trong ao thất bảo, hoa sen hóa sanh; nói bực Ðại Bồ Tát thời ắt không phải phẩm trung, 

phẩm hạ. 

Lại nói người đặng sanh bực thượng bối kia, khi mạng muốn thác, Phật cùng các 

vị Thánh Chúng đều đến rước về. Người kia liền ở trong ao thất bảo, hoa sen hóa sanh. 

Nói bực thượng bối tức là đối ngang với bực thượng phẩm, đều không có cái ý rằng bực 

tối thượng chẳng có hoa sen? Lại kinh Pháp Hoa nói: “Người nghe kinh điển này, y như 

lời nói trên đây mà tu hành, khi mạng chung liền sanh về Cực Lạc thế giới. Phật A Di Ðà 

có các vị Bồ Tát vây đoanh chỗ ở; người ấy trong hoa sen sanh ra đặng bực Bồ Tát có 

thần thông, vô sanh pháp nhẫn”. 

Xét rằng: Ðặng bực vô sanh nhẫn chẳng phải bực thượng thượng phẩm chớ gì? 

Lại phẩm hạnh nguyện, đức Phổ Hiền Bồ Tát dùng 10 lời đại nguyện vương để 

dắt về nước Cực Lạc, mà nói rằng: “Cõi Phật kia chúng hội đều thanh tịnh;  ta bấy giờ ở 

trong  liên  hoa  tốt  nhứt  sanh  ra”.  Xét  rằng:  Ðức  Phổ  Hiền  vãng  sanh  chẳng  phải  bực 

thượng thượng phẩm hay sao? 

Lại  kinh  Bảo Tích nói  các vị  Bồ Tát  ở bực thập tâm Hồi Hướng, sau đặng vào 

trong  hoa  sen  hóa  sanh.  Xét  rằng  bực  thập  tâm  Bồ  Tát  chẳng  phải  bực  thượng  thượng 

phẩm hay sao? Lấy đây nghiệm xét ắt chứng rành. 

Hỏi: Quả vậy thời trong văn thượng thượng phẩm, sao lại nói kim cang đài mà 

chẳng nói hoa sen? Ðáp: Vì rằng lối hành văn lẫn nhau có và không, chớ nên chấp nhứt. 

Do đâu biết thế? Bởi văn thượng phẩm trung sanh cũng nói ngồi trên cái tử kim đài đó 

rồi; lại cũng cho rằng từ bảy phẩm dưới mới có hoa sen sanh hay sao? Huống chi phẩm 

trung  sắp  xuống  cũng  chỉ  nói  rằng:  “Người  ngày  khi  mạng  chung,  ví  như  anh  tráng  sĩ 

trong lúc co duỗi cánh tay đã sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới”, trong văn đều thiếu 

hai chữ hoa sen, rồi lại cũng cho rằng:  6 phẩm dưới mới là từ trong hoa sen sanh hay 

sao? Xét rằng: Ðã nói không hoa sen là hơn thời phẩm trung, phẩm hạ là phẩm thua kém, 

sao cũng chẳng có hoa sen? 

Lại với cái ngành thượng của trung phẩm sắp lên riêng có nói liên hoa đài, thời 

cái đài đó nó đồng một loại với kim cang đài và tử kim đài chăng? Hay là nó đồng một 

loại với liên hoa ư? Lộn xộn không thứ lớp, tấn thối không căn cứ; thế rõ biết văn thiếu 

lẫn mà nghĩa ắt lẫn đủ vậy. 

Theo ý hiểu của tôi (ngài Vân Thê) phẩm nào cũng đều có hoa sen tất cả, hoa nào 

cũng đều có đài tất cả. Nhưng mỗi đài đều chẳng đồng nhau vì có tốt, có xấu, mà cái đài 

bằng ngọc kim cang thì là cái đài tốt hơn hết đấy thôi. 

Như ông Trần Hoài Ngọc ngân đài vừa qua, kim đài nối đến, khá chứng nghiệm 

vậy. Vả chăng chữ Ðài có hai nghĩa: 1. Chữ đài thuộc nghĩa cơ đài, là cái đài nó ở phía 

dưới hoa vì nó làm cái nền; như ở đời, người ta chạm tượng Phật, dưới có làm cái bửu 

đài,  trên đài  để những cánh hoa, trên hoa để vị Phật,  phải  vậy. 2. Chữ đài  thuộc nghĩa 

phòng đài; là cái đài nó ở trong hoa, vì hoa bao bọc bốn phía nên gọi là phòng. Như trong 

Pháp Hoa Huyền Nghĩa lấy hoa sen nêu 10 nghĩa Như. Ðến văn “như thị báo” nói: “Ví 

như hột sen đều ở quanh giữa cái phòng đài”. Lại nói: “Hột nương ở trong cái đài” thì 

người  đời  thường  nói  tức  là  cái  gương  sen,  phải  vậy  (Liên  phòng:  buồng  sen,  vì  nhốt 

chứa hột sen). 

Lại kinh Hoa Nghiêm văn Thập Ðịa Liên Hoa nói: “Hoa sen kia dùng ngọc lưu ly 

làm cọng, gỗ chiên đàn làm đài gương, ngọc mã não làm nhụy, tua vàng Diêm Phù Ðàn 

làm lá cánh”. Thế thì đều có nói cọng sen, gương sen, nhụy sen và cánh sen. Mà kinh 

Niết  Bàn  cũng  nói:  "Ví  như  cọng,  cánh,  nhụy,  gương  hiệp  làm  hoa  sen”;  đây  chỗ  gọi 

rằng: Phòng đài đều là cái gương sen, tức là ý nghĩa rằng: ngọc báu chân thúc ca làm đài 

gương sen của kinh Pháp Hoa. Xem đây, thời biết trong Quán kinh về pháp quán hoa tòa, 

trước dạy: Phải tưởng hoa sen; kế nói lấy ngọc Thích Ca Tỳ Lăng Già làm cái đài sen. 

Thế là cái đài nầy nó ở trong hoa. 

Lại  nói  mỗi mỗi sắc vàng, mỗi mỗi chỗ biến hóa;  hoặc biến làm đài  kim  cang; 

hoặc biến làm lưới báu v.v... Thế thời cái đài nầy lại ở dưới hoa.  Cho nên văn thượng 

phẩm trung sanh trước nói tử kim đài; kế nói dưới chơn cũng có hoa sen bằng thất bảo. 

Thế thời cái tử kim đài nầy ở dưới hoa đã rõ ràng. 

Phàm hoa sen thời ắt có đài (gương), đài ắt có hoa. Nói Kim Cang đài không nói 

hoa, hay nói hoa không nói đài; văn trước, sau lẫn nhau bày rõ không nên chấp. Nhưng 

những người đặng sanh lên phẩm thượng thượng, một phen vừa gá vào hoa sen, tức thời 

hoa nở tức thời thấy Phật, tức thời chứng đạo. Còn các phẩm sau đó thời hoa nở lần lần 

muộn, thấy Phật lần lần chậm, chứng đạo lần lần cách xa. Lấy đây mà phân biệt thời biết 

chỉ có phẩm thượng thượng là đặc biệt riêng hơn, nhưng chẳng phải là không hoa sen, vì 

hễ nói đài thì đã có gồm cả hoa sen rồi. 

Nếu chấp rằng: Không hoa sen là hơn, có hoa sen là thua, thế là khi dễ sen vậy! 

Mà với hoa sen đã là khinh dễ thì sao còn cầu về nước Liên Bang?  Mà trong pháp quán 

hoa tòa cũng nói Phật ngồi trên hoa sen thời vị Phật đó cũng là thua hèn ư? Lý đó sẽ nói 

làm sao cho thông? 

Hỏi: Sao ngài Tứ Minh có nói rằng: “Chín phẩm nước Cực Lạc, tám phẩm từ hoa 

sen sanh ra” ư? Ðáp: Ngài Tứ Minh chỉ nói rằng: “Tám phẩm từ hoa sen sanh, chớ ngài 

chưa nói không hoa sen thiệt là phẩm nào?” Do vì với phẩm trung, phẩm hạ, ngài cũng 

không nói hoa sen. Nếu quả phẩm thượng thượng không hoa sen thời chắc ngài cũng ắt 

có nói rành, chớ lẽ nào ngài chỉ mở mối đầu mà rốt cuộc rồi ngài không nói gì hết là sao 

vậy? 

Hay là chữ Bát đó là người ta viết lầm cũng chưa biết chừng! Ðâu biết chẳng phải 

ngài Tứ Minh nói: “Nước Cực Lạc chín phẩm từ hoa sen sanh ra” ư? Ðợi bực cao minh 

biện lại đó. 



Sớ: Hỏi: Ngoài phẩm hạ, lại có thai sanh, là thiệt có hay không?  Ðáp: Ðó là vì 

nêu lên cho biết rằng: Ngƣời niệm Phật mà sức tin không kiên cố; chớ thiệt không 

có thai sanh.  



Sao: “Không có thai sanh” đó, kinh Ðại Bổn nói rằng: “Ðức Phật Thích Ca  bảo 

đức Di Lặc: „Nếu có chúng sanh tu các công đức, nguyện sanh về cõi kia mà không rõ trí 

Phật, chí ý dụ dự; đến khi mạng chung mới ăn năn lỗi mình. Vì vậy, sanh về cõi kia mới 

vào đến chỗ biên địa, thấy thành thất bảo, liền ở đó, trong hoa sen sanh ra, cũng có tự 

nhiên khoái lạc như cõi trời Ðao Lợi nhưng ở trong thành đó trải qua trăm năm không 

đặng thấy Phật, không nghe kinh pháp, khổ là vậy đó! Nên gọi là thai sanh, chớ không 

phải thật có thai sanh như cõi nhơn gian nầy vậy đâu. Lại dụ như nhà vua (Sát Ðế Lợi), 

thái tử của ngài phạm phép bị cầm trong nội cung, ở nhà bằng hoa ngọc, lầu cao điện ấm, 

đồ ngọc báu trang sức quí tốt rất đẹp, màn báu giường vàng, thức ăn mặc, vật xài dùng 

thảy đều dư giả, mà lấy dây vàng Diêm Phù buộc xiềng hai chơn, chẳng đặng thong thả; 

tức dụ như thai sanh vậy. 

Lại nói như người đó biết gốc tội của mình, biết tự hối trách, cầu khỏi chỗ đó, tức 

đặng về đến chỗ Phật Vô Lượng Thọ. 

Lại trong kinh Bồ Tát Xử Thai nói: “Bên Tây phương cách cõi Diêm Phù Ðề đây 

12 ức na do tha, có một cõi tên là Giải Mạn. Quốc độ đó toàn bằng thất bảo, sự vui cõi đó 

không chi bằng. Bởi móng ý muốn sanh cõi nước của Phật A Di Ðà, nhưng còn bị nhiễm 

đắm nơi cõi đó, không thể đi tới trước đặng”, cũng là đồng loại với nghi thành và biên địa 

vậy. 

Thế là người niệm Phật mà lòng nguyện vãng sanh không tha thiết nên mới ra nông 

nỗi! 



           Sớ:  Hỏi:  Ðã  nói  rằng  niệm  Phật  trong  7  ngày  nhƣng  mà  với  ngƣời  khi  lâm 

chung chỉ có 10 tiếng niệm Phật thì trong giây phút ít quá, nhƣ thế làm sao đƣợc 

vãng sanh?  

          Ðáp: Chính do vì nhứt tâm bất loạn nhƣ trong luận Trí Ðộ nói.  Lại nhờ sức 

mình và sức Phật nhƣ trong kinh Na Tiên nói.  



Sao: “Luận Trí Ðộ nói”: Chép rằng: “Khi người sắp chết, cái tâm trong giờ phút 

rất ít đó niệm Phật, sao cho hơn đặng trọn một đời gắng sức tu hành? Ðáp: Tuy trong thời 

gian chốc lát, nhưng tâm lực nó mạnh mẽ, tâm rốt sau đó gọi là đại tâm”. Phải biết tâm ấy 

tức là nhứt tâm bất loạn. 

Kinh Na Tiên nói: “Có ông vua hỏi ngài Na Tiên rằng: „Với người cả đời tạo ác khi 

lâm chung mới niệm Phật đặng sanh về nước Phật, ta chẳng tin lời đó?‟ Ngài Na Tiên đáp 

rằng: „Như người rinh một viên đá lớn để ở trên chiếc thuyền; nhờ thuyền đá đặng khỏi 

chìm. Người tuy trước ác, sau nhơn nhờ niệm Phật khỏi đọa địa ngục mà đặng vãng sanh, 

cũng lại như vậy”. Thế là tỏ rằng nhờ tâm lực của mình và nguyện lực Ðức Phật, cả hai 

giúp lẫn nhau mới thành được việc. 



           Sớ:  Hỏi:  Ðã  nói  rằng  vãng  sanh,  ngƣời  xƣa  lại  nói:  “Sanh  thời  quyết  định 

sanh, đi thời thiệt không đi”, đó là có sanh không đi qua. Còn nay đây có đi qua để 

hóa sanh, thành ra hai nghĩa trái nhau?  

          Ðáp: Do sanh trong tâm mình, cho nên qua bằng cách không phải nhƣ chơn 

bƣớc đi qua nên gọi là “vãng sanh”. Nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm lời của ngài Giải 

Thoát Trƣởng giả đã nói.  



Sao: Kinh Hoa Nghiêm: “Cõi pháp giới trùng trùng, nhưng cũng không ngoài cái 

tâm”. Kinh Lăng Nghiêm Phật bảo A Nan rằng: “Mười phương cõi hư không đều ở trong 

cái tâm của ngươi”. Thế nên biết sanh về nước Cực Lạc tức sanh nơi tự tâm của mình; vì 

tâm nó không giới hạn thì không Ðông, không Tây, thế thì đi đến chỗ nào? Nghĩa là hình 

dung ra cái lý: Ðổi uế, làm tịnh, đổi cái cũ thành cái mới, bỏ một đặng một, tuồng như có 

chỗ qua, kêu đó là “vãng”, đâu phải rằng từ đây đến kia, như cái tướng đi qua của trong 

thế gian khỏi thành này qua ấp nọ ư? 

Câu  “Giải  Thoát”  là:  Kinh  Hoa  Nghiêm  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  ông  Giải  Thoát 

trưởng giả nói: “Các đức Như Lai kia, chẳng đi đến cõi nầy, ta cũng chẳng đi đến cõi kia, 

nhưng hễ muốn nguyện thấy thế giới An Lạc Phật A Di Ðà, tùy ý liền thấy”. 

Ðó đã nói rằng: tùy ý thời không vượt ngoài một niệm, mà đã được sanh sang nước 

kia. Cho nên biết rằng:  Hình dung cái lý đặng sanh kia nên gọi đó là “vãng sanh”, mà 

thiệt ra không chỗ để qua. Với lẽ “không qua mà qua” cũng không ngại gì nói “có qua”. 

Xét tột mà luận: Chẳng những không qua, lại cũng không sanh. Với lẽ “không sanh mà 

sanh” cũng không ngại gì nói “có sanh”. 



          Sớ: Hỏi: Với  trong Nội Viện Ðâu Suất, ngƣời  xƣa cũng nguyện sanh về, nay 

sao  riêng  chỉ  nƣớc  Cực  Lạc?  Ðáp:  Vì  với  nhơn  tu  có  khó,  có  dễ,  cảnh  chứng  có 

thắng, có liệt, và chủ có thầy có trò.  

           Lại  hỏi:  Thế  giới  Thắng  Liên  Hoa  rất  hơn  nƣớc  Cực  Lạc,  sao  lại  không 

nguyện về? Ðáp: Vì nƣớc Lạc Bang ở gần không nên tìm xa.  



Sao:  Ý  người  hỏi  là  cho  rằng:  Ðức  Di  Lặc  cũng  hiện  tại  thuyết  pháp,  chốn  Nội 

Viện cũng thanh tịnh trang nghiêm, mà không cầu vãng sanh về đó là cớ làm sao? Ðáp: 

Có ba nghĩa: 

1. Vì cái nhơn tu khó dễ là: Phàm sanh nội viện phải đủ trí đức, đoạn đức (10), có 

hai công đức đó mới kham dự hàng thánh lưu. Ấy là khó, không bằng nước Cực Lạc: hễ 

người  cầu  vãng  sanh  tịnh  niệm  thành  tựu  liền  đặng  như  nguyện,  không  luận  còn  hoặc 

nghiệp, phải có trí, có đoạn gì vì được đới nghiệp vãng sanh; ấy là dễ. 

Xưa ngài Huyền Tráng Pháp sư nói: “Với chốn Nội Viện dễ sanh bởi cõi Ðâu Suất 

cách cõi nhơn gian số dặm đường có thể tính được; cõi Cực Lạc cách cõi Ta Bà trải qua 

nhiều cõi Phật!” Ngài Tráng sư kia chỉ luận về dặm cõi, chớ không luận về cái nhơn tu; 

nay kinh nầy luận nhơn tu, không luận dặm cõi. Mỗi nghĩa đều có chỗ dùng riêng, song 

luận cho tột lẽ thì lời ngài Tráng sư là vì căn cơ một loại đương thời; còn lời của kinh nầy 

là cái đạo để muôn đời thường làm. 

2. Cảnh có thắng và liệt là: Chốn Nội Viện không khỏi ở trong tam giớI, còn nước 

Cực  Lạc  ra  khỏi  ngoài  tam  giới.  Chỗ  nghi  thành  của  nước  Cực  Lạc  còn  không  có  nữ 

nhơn, còn sanh về chốn Nội Viện rủi sanh trật ở ngoài thời bị đắm việc vui ngũ dục. Cho 

nên nói  sanh  nhằm  phẩm  hạ hạ là một bực chót của nước Cực  Lạc còn  hơn  trăm  lần ở 

chốn thiên cung. 

3. Chủ, thầy trò là: Phật Di Ðà là bực quả tròn muôn đức đã chứng Như Lai; đức 

Di Lặc là ông Bồ Tát bổ xứ còn ở bực Ðẳng Giác. Kinh nói trong nước Cực Lạc kia có 

nhiều vị Bồ Tát nhứt sanh bổ xứ thời biết rằng đức Di Lặc sánh ngang với đức Quán Âm, 

Thế Chí đồng hầu bên vị Ðạo Sư (Di Ðà) cũng như thầy trò vậy. Cho nên đặng thấy Phật 

Di Ðà rồi tức thấy đức Di Lặc, thấy đức Di Lặc vị tất là thấy Phật Di Ðà vậy. Lại bực cổ 

đức có nói:  “Trước sanh Tây phương, sau sanh Long Hoa” cũng có lý lắm. Riêng cầu về 

Cực Lạc, đâu chẳng phải ư? 

Với thế giới Thắng Liên Hoa đã rõ thấy trong văn Thọ Mạng trước.  Nay nói kinh 

Hoa Nghiêm so luận các quốc độ thời kế sau cõi Ta Bà, tức gọi là nước Cực Lạc; còn xa 

đó lại càng xa đến trăm vạn vô số thế giới mới nói đến cõi Thắng Liên. 

Thế  thời  cõi  Cực  Lạc  là  nước  ở  gần,  cõi  Thắng  Liên  là  nước  ở  xa  lắm.   Dụ  như 

nước Việt mất mùa, nước Ngô đặng mùa; cất bước là tới ngay nước Ngô, thế nhưng bỏ 

nước Ngô không tới mà đi mến nước quá xa cách như nước Yên, nước Tần (11) thì cũng 

lầm lắm đó. 



           Sớ:  Hỏi:  Tôi  thấy  có  ngƣời  một  đời  niệm  Phật  khi  lâm  chung  chƣa  ắt  vãng 

sanh, là sao vậy?  

          Ðáp: Bởi họ chỉ một đời niệm Phật mà chƣa phải là nhứt tâm niệm Phật vậy.  



Sao: Những bọn lơ lơ một đời niệm Phật đó mặc dầu là không giải đãi nhưng cũng 

không tinh tấn nên chưa đặng nhứt tâm;  thành thử không đặng sanh về. Nếu quả chơn 

thật dụng tâm mà chưa được thuần nhứt, tuy đời nay chưa đặng vãng sanh nhưng cũng đã 

trồng cái nhơn vãng sanh, sẽ qua đời sau ắt thành tựu pháp niệm Phật tam muội mà đặng 

vãng sanh. 

Như trong kinh Phạm Võng nói: “Nay tuy chưa đắc giới mà cũng đặng thêm phần 

lợi ích cho sự thọ giới đời sau”. Trong Tông môn bảo rằng:  “Ðời sau vừa ló đầu ra chỉ 

nghe một phần mà biết được một nghìn phần” là nghĩa đây vậy. Dè chớ đổ rằng: Tôi thấy 

người kia niệm Phật luống nhọc vô ích, rồi chê lời Phật dạy cho là không đủ tin! 



          Sớ: Xứng lý  thời tự tánh vô hình là  nghĩa  “bất điên  đảo”; tự tánh vô cấu là 

nghĩa “sanh Cực Lạc Tịnh Ðộ”.  



Sao:  Ðức  Lục  Tổ  nói:  “Ta  có  một  vật  không  đầu,  không  đuôi,  không  bề  lưng, 

không phía mặt”; thế thì dù tìm cái tướng ngay của nó còn không thể được, toan lấy cái gì 

là xiên là lộn ngược mà hòng kêu là “điên đảo” ư? 

Bát Nhã Tâm kinh nói: “Ðấy là cái tướng chơn không của các pháp vì nó bất cấu, 

bất tịnh", thế thì tìm cái tướng tịnh của nó còn không thể được, toan chỉ chỗ nào để gọi là 

cõi Ta Bà ư? 

Vậy nay nói chỗ “không điên đảo” đó là toàn thân đã ngồi liên đài nước Cực Lạc. 

Còn nếu một niệm điên đảo vừa sanh tức thời đã ở ngay quốc độ Ta Bà! Rõ là tâm tịnh 

độ tịnh; vì tức tâm tức độ, tức độ tức tâm thì Tây phương cách đây chẳng xa. 





KẾT KHUYÊN 

Nầy  Xá  Lợi  Phất!  Ta  thấy  điều  lợi  ích  ấy  nên  nói  lời  khuyên  bảo  nấy.   Nếu  có 

chúng sanh nghe lời đây rồi nên phải phát nguyện sanh về cõi nước kia. 



          Sớ: “Ích lợi ấy” là chỉ văn trƣớc “thấy Phật đặng vãng sanh”. “Lời đây” là: 

Thấy lợi lớn nầy nên nói lời nhứt tâm trì danh đây vậy. Ngƣời không nguyện sanh 

về thời riêng phụ lời Phật. Ðây là lớp khuyên thứ hai.  



Sao: Lời mà không lợi ích, Phật Ngài không nói. Nay pháp trì danh liền đặng vãng 

sanh đối với chúng sanh có lợi ích lớn nên Phật ngài nói vậy.  Bởi vì đã đặng vãng sanh 

đó gọi là tự lợi. Sanh về nước kia rồi, nghe pháp đắc đạo, trở lại cõi Ta Bà có thể rộng ra 

độ nhiều chúng sanh; đó gọi là lợi tha. 

Ðủ hai việc lợi trên, cho nên nói là “lợi lớn”. Lớp khuyên thứ hai là:  ban đầu nói 

chúng sanh nghe ấy chỉ là đặng nghe nước kia trang nghiêm tốt đẹp nên khởi tâm nguyện 

muốn, mà chưa biết làm như thế nào để đặng sanh đó (là lớp khuyên thứ nhứt). 

Nay Phật mới chỉ ra cái nguyên do rằng nhứt tâm trì danh thời được Phật đến tiếp 

dẫn, liền đặng sanh nước kia thời nguyện lại càng thâm, chí lại càng thiết; cho nên nói 

lớp khuyên thứ hai. 



          Sớ: Lại nữa nói việc lợi là: rõ lại với việc hại bởi không nguyện vãng sanh là 

chỉ chỗ để ƣa và nhàm vậy.  



Sao: Cõi nầy tu hành trải nhiều kiếp thăng trầm mà chưa chắc đặng giải thoát, nay 

dùng pháp xưng danh niệm Phật chắc được vãng sanh liền lên bực bất thối; so chỗ lợi chỗ 

hại rõ như xem chỉ bàn tay. Lợi tức là các việc vui, hại tức là các việc khổ, nên phải có ưa 

và nhàm. 



          Sớ: Lại chữ "ngã thuyết" (ta nói) chính là rõ về phần giáo có nói rằng không 

ai hỏi Phật mà ngài tự nói vậy, nên gọi bằng "vô vấn tự thuyết".  



Sao:  Phật  thấy  lợi  ích  lớn  ấy  kíp  vì  chỉ  bày;  thế  mà  còn  e  các  chúng  sanh  chậm 

chạp, mất nhờ chỗ lợi; cho nên ngài không đợi ai thỉnh vấn vậy. 



          Sớ:  Xứng lý thời tự tánh cụ túc là nghĩa “lợi ích”.  



Sao: Thử xem tự tánh thiếu thốn sự gì? Trên thể Linh Tri (Phật tánh) Phật Di Ðà 

cùng các thánh chúng cả ngày hiện trước; trong cõi thường Tịch Quang (pháp giới tánh), 

nước Cực Lạc, cõi Tịnh bang không giờ phút nào chẳng vãng sanh. 

Ngặt vì Phật thấy lợi ấy, chúng sanh như đui. Phật nói lợi ấy, chúng sanh như điếc. 

Tuy đã nhọc nNgài  mỏi miệng cạn lời,  nhưng cần phải  chính  ta một phen tự thấy mới 

được. 

---o0o--- 

 Quyển 4 B 

C.  GIAO DẪN PHẬT NGÔN LINH ÐOẠN NGHI HOẶC 

(Phân làm 2 phần) 



1.  Minh Phật Ðồng Tán: Dẫn các đức Phật đồng khen.  

2.  Thích Kinh Ƣng Tán: Giải kinh nầy nên khen ngợi.  



Minh Phật Ðồng Tán (phân ra làm hai phần) 

          1.  Bổn Phật Tán: Phật Thích Ca khen.  

          2.  Tha Phật Tán: Các Phật đồng khen.  



BỔN PHẬT TÁN 

Nầy Xá Lợi Phất! Như ta nay đây tán thán cái lợi ích là công đức bằng số bất khả 

tư nghì của Phật A Di Ðà. 



           Sớ:  Nói  văn  trên  chẳng  những  chỉ  mình  ta  thấy  lợi  ấy  và  nói  lời  nầy,  mà  cả 

đến 10 phƣơng các đức Phật cũng đồng thấy lợi ấy và nói lời này nữa.  

          Chữ TÁN là ngợi khen tột bực; chữ THÁN là quá cảm động phải thán phục!  

          Câu “bất khả tƣ nghì” là trƣớc kia nói ta thấy lợi ấy, nay đây lại cực lực nói 

cái  lợi  ấy  nữa  là  không  phải  nói  cái  lợi  tầm  thƣờng  đâu.  Văn  nghĩa  gấp  ba  lần 

chuyển lên: 1. Chẳng phải vô ích nên nói là lợi. 2.  Chẳng những cái lợi về phƣớc, về 

sự; cho nên nói cái lợi công đức. 3.  Chẳng những cái lợi chỉ là công đức mà thôi, cho 

nên nói cái lợi công đức mà bất khả tƣ nghì nữa.  

           Do  vì  thế  nên  đức  Phật  Ngài  phải  cực  lực  tán  thán,  chứ  không  phải  một  sự 

ngẫu nhiên.  



Sao: “Xưng tán” là tỏ bày khen ngợi công đức quảng đại của Phật kia để cho người 

ta biết mà qui tín; hầu đặng phần tiếp độ. 

Cảm Thán là quá cảm khích phải than thở, vì nói pháp nầy cõi Nhơn Thiên ít có 

nên nhiều kiếp khó gặp, là để khiến người vừa thương lẫn mừng.  Hỷ là mừng rằng nay 

mình đặng nghe. Bi là tủi rằng mình nghe đây rất muộn vậy! 

Câu “bất khả tư nghì” là nguyên tên kinh nầy, nghĩa nó đã thấy trong lời tựa văn 

trước. Kinh tên “bất khả tư nghì” là chính rằng đức Phật A Di Ðà có đại công đức chẳng 

khá nghĩ bàn đó vậy. 

“Văn có ba lần chuyển” là: Trong việc lợi gồm nhiều bực dần dần sâu rộng: 1. Cái 

lợi phước sự là: Tu về phước sự tướng, là vì cái nhơn trong thế gian nên kêu là lợi nhỏ. 2. 

Cái lợi công đức là vì cái nhơn xuất thế gian nên kêu là lợi lớn. 3. Công đức chẳng nghĩ 

bàn là vì cái nhơn bực thượng thượng xuất thế gian nên kêu là công đức lớn hơn trong 

các công đức lớn. 

Số là công đức tuy hơn phước đức và sự tướng, nhưng ở trong đấy lại còn phân ra 

có hơn có kém: Có thứ công đức còn khá nghĩ bàn, có thứ công đức chẳng khá nghĩ bàn. 

Nay pháp trì danh đây là công đức chẳng khá nghĩ bàn vậy, cho nên trong lợi lớn lại nói 

là lợi lớn hơn! 



          Sớ: Với  câu “bất khả tƣ nghì” nhƣ trong kinh Thanh Vƣơng nói:  “Thế giới 

nƣớc  An  Dƣỡng  kia,  phàm  những  gì  của  Phật  pháp  đều  chẳng  khá nghĩ  bàn,  với 

pháp  thần  thông  hiển  hiện  biến  hóa  chẳng  khá  nghĩ  bàn.  Nếu  ai  có  thể  tin  nhận 

đƣợc sự nhƣ vậy thì ngƣời ấy chẳng khá nghĩ bàn; với chỗ đặng nghiệp báo tốt cũng 

chẳng khá nghĩ bàn”.  

           Lại  nữa  với  tất  cả  bốn  món  y  báo,  chánh  báo,  nhơn  và  quả  cũng  đều  chẳng 

khá nghĩ bàn: Không thể lấy trí thức để suy nghĩ và không thể dùng lời lẽ để bàn nói 

cho tƣờng tất đƣợc!!!  



Sao: Với công đức ấy phân làm bốn món: 1. Công đức thí pháp rộng lớn, nghĩa là 

đối với thọ mạng vô lượng, quang minh vô lượng, ngôi Tam Bảo vô lượng, 37 phẩm và 

các  pháp  môn  khác  nữa  đều  bất  khả  tư  nghì.  2.   Công  đức  thần  thông   biến  hóa  khắp 

cùng, nghĩa là đối với nước, chim, cây, rừng đều nói pháp nhiệm mầu; món ăn, thức mặc, 

đến  cả  việc  thọ  dụng  đều  tự  nhiên  sẵn  có,  chúng  sanh  đều  đủ  tướng  hảo,  đều  đủ  thần 

thông  biến  hóa,  cũng  đều  bất  khả  tư  nghì.  3.  Công  đức  tín  thọ  do  căn  lành  đời  trước, 

nghĩa là đối với pháp "nan tín" đây, những người mà hay tín thọ được là người đó  đời 

trước đã có tu căn lành nhẫn đến vô lượng, với người cũng bất khả tư nghì.  4. Công đức 

quả báo khó hơn nghĩa là đối với hễ niệm Phật được nhứt tâm liền đặng vãng sanh, liền 

đặng vào ngay hội Thượng Thiện, chứng liền bực bất thối chuyển, rốt ráo thành quả Phật, 

đều vượt khỏi thường tình; cho nên đều nói công đức chẳng khá nghĩ bàn. Như Kinh Kim 

Cang Bát Nhã nói:  “Nghĩa kinh nầy chẳng khá nghĩ bàn, đặng quả báo cũng chẳng khá 

nghĩ bàn”, thật thế. 

Câu "Y, Chánh, Nhơn, Quả":  Chữ Y nghĩa là cõi Ðồng Cư tức là cõi Tịch Quang; 

chữ Chánh là Ứng thân tức là Pháp thân; chữ Nhơn là bảy ngày niệm Phật thành công; 

chữ Quả là một phen sanh về, đặng bực bất thối chuyển, lại cũng vượt khỏi thường tình; 

cho nên đều nói “chẳng khá nghĩ bàn”. 

Thuở xưa ngài  Anh Pháp sư ở đất  Ðông Ðộ giảng kinh  Hoa Nghiêm  đã 40 lượt, 

nhơn  khi  vào  trong  Tịnh  Nghiệp  Ðạo  Tràng  của  ngài  Xước  thiền  sư,  thâm  nhập  được 

pháp môn  tam muội; sư than rằng:  “Giận mình nhiều năm  luống tìm  văn sớ  nhọc thân 

tâm vậy, nào dè pháp niệm Phật nầy nhiệm mầu chẳng khá nghĩ bàn!” 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh nó lìa hẳn hai cái tƣớng: tâm và ngôn, là nghĩa "công 

đức chẳng khá nghĩ bàn".  



Sao: Luận Khởi Tín nói tâm (tánh) nầy từ xưa đến nay mãi đến bao giờ cũng vẫn ly 

tướng  tâm  duyên,  ly  tướng  ngôn  thuyết.  Thế  cho  nên  hễ  vừa  manh  tâm  niệm  là  lầm, 

móng ý tưởng là sai, chấp câu văn là mê, theo lời nói là mất; thế thì phải như thế nào? Mà 

dù cho ngoài ngậm miệng, trong tắt máy suy nghĩ cũng là y nhiên bị lạc về tánh vô ký: Là 

không nhớ không quên. Do đây mới biết công đức kia là chẳng khá nghĩ bàn. 



THA PHẬT TÁN (phân ra làm sáu phần) 

                                      1.  Ðông Phƣơng 

                                      2.  Nam Phƣơng 

                                      3.  Tây Phƣơng 

                                       4.  Bắc Phƣơng 

                                      5.  Hạ Phƣơng 

                                      6.  Thƣợng Phƣơng 



ÐÔNG PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

          1.  Liệt danh hiển quảng:  Kể tên rõ rộng nhiều.  

          2.  Hiện tƣớng biểu chơn:  Bày tƣớng lƣỡi chắc thật.  

          3.  Phát ngôn khuyến tín:  Thốt lời để Khuyến tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Phương Ðông cũng có các đức: A Sơ Bệ Phật, Tu Di Tướng Phật, Ðại Tu Di Phật, 

Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật v.v... như vậy các vị Phật nhiều bằng số hằng sa. 



          Sớ: Dẫn lời khen của các đức Phật thời ngƣời ta thấy rằng: Ðối với pháp môn 

Tịnh Ðộ đây chính là một thành pháp rất hiệu lực vì đƣợc hàng nghìn vị Phật, vô 

lƣợng  các  vị  Phật  khác  đều  riêng  miệng,  chung  lời  cùng  nhau  để  khen  ngợi  nên 

ngƣời ta phải tin chắc chớ không còn nghi gì nữa. Bản dịch của nhà Ðƣờng có đủ 10 

phƣơng, nay thiếu bốn góc là bớt văn.  

            Trƣớc dẫn phƣơng Ðông đó là theo phƣơng phép thông thƣờng, mà cũng là 

lấy phƣơng Ðông để nêu trí huệ.  



Sao:  “Mười  phương”  là:  ngài  Tráng  Sư  dịch  có  bốn  góc,  thời  thành  10  phương. 

Nay chỉ nói 6 phương là do phương chánh nó gồm phương góc (phụ) nên nói “bớt văn”. 

Nói “theo phương pháp thông thường” là: Trong các kinh phàm chỗ nói 10 phương 

thường trước nói phương Ðông làm đầu vì phương Ðông theo bốn mùa thì nó thuộc về 

mùa Xuân, vạn vật sanh trưởng nên có nghĩa như trí huệ tiến triển. Bởi trí là như đấng 

tiên đạo (ông dắt đường) sáng suốt, pháp sanh ra vạn pháp thật dụng; cho nên bắt đầu nói 

phương Ðông, tức như  ý  nghĩa  rằng:  ông Xá  Lợi  Phất,  đức Văn Thù làm  bực dẫn đạo 

trong chúng (làm đầu trong chúng). 



          Sớ: Nói lên 6 phƣơng đó là vì đức Phật Thích Ca ở phƣơng giữa (trung ƣơng).  



Sao: Ðã nói có 6 phương là: trên, dưới và bốn phía mà sao lại không nói đến trung 

ương? Số là đức Thích Ca ở thế giới Ta Bà, lấy chỗ bản sở ngài ở làm trung ương. Ðối 

với  chính  giữa  thì  phía  trước,  phía  sau,  bên  tả,  bên  hữu,  cõi  trên,  cõi  dưới  thành  6 

phương. 



          Sớ: Phật A Sơ Bệ dịch là Bất Ðộng vì pháp thân Phật bất động; có một thuyết 

khác nói: “Vì chẳng bị hai bên nó làm lay động nên nói bất động”.  



Sao: Nghĩa Pháp thân là bất sanh, bất diệt, vô khứ vô lai; với bực Diệu Giác  (quả 

Phật) cũng không thêm; với kẻ vô minh (chúng sanh) cũng chẳng giảm vì lặng lẽ thường 

còn, như như bất động. 

“Hai bên” là bên có, bên không vậy. Với có, nó không thể làm cho ta đắm mắc vào 

các cái tướng có; với không, nó chẳng thể làm cho ta phải dính vướng cái không. Nghĩa 

là không chấp đoạn, không chấp thường vì hai bên đều bất động, bởi lẽ tuyệt đối. 

Hỏi:  Phương  Ðông  thuộc  mùa  Xuân  sanh  trưởng  muôn  vật.  Ðối  với  quẻ  là  quẻ 

Chấn mà quẻ Chấn là động vậy. Chớ sao nói đức Phật kia hiệu là Bất Ðộng? 

Ðáp: Do lẽ tức động mà tức tịnh đó mới có được cái diệu dụng sanh trưởng vạn vật 

bằng cách biến hóa vô cùng, nhưng mà cái bản thể vẫn thường vắng lặng. Vì vắng lặng 

nên nói là Bất Ðộng. Kinh Hoa Nghiêm lấy phương Ðông tiêu biểu cho trí bất động cũng 

là chính ý đây vậy. 



          Sớ: Phật Tu Di Tƣớng là vì tƣớng của Phật tốt đẹp vô cùng nhƣ núi Tu Di.  



Sao: Tu Di dịch Diệu Cao. Núi nầy do các ngọc báu dựng thành nên gọi là Diệu, là 

tốt quí nhứt. Vượt khỏi các núi nên nói là Cao, là trên cả. 

Tướng hảo của Phật do tu được trăm phước kết thành, không phước nào chẳng cụ 

túc; thế gọi đó là Diệu (sang đẹp nhất). Tướng hảo của người, của trời và bực nhị thừa, 

với các vị Bồ tát cũng đều không bì kịp; thế gọi là Cao. 



          Sớ: Thế nào gọi là Phật Ðại Tu Di? Vì đức của Phật cao rộng, dụ nhƣ núi Tu 

Di lớn. Có một thuyết khác nói: Danh của Phật lớn hơn núi Tu Di, vì tinh thần cao 

cả nhƣ trong kinh Duy Ma đã nói.  



Sao: Núi Tu Di cao rộng vượt khỏi 7 lớp núi vàng (núi thất kim). Do đối núi thất 

kim, gọi đó là lớn. Ðức của Phật cao rộng, không chi sánh bằng, dụ như núi Tu Di lớn 

vậy. “Danh Phật” là: Kinh Duy Ma nói: “Danh của Phật đồn khắp cao xa, vượt khỏi núi 

Tu Di”, nghĩa là lớn hơn núi Tu Di kia vậy. Bởi núi kia dù quí báu nhưng chỉ bằng vật 

chất vô tri vô giác. 



          Sớ: Phật Tu Di Quang là hào quang của Phật rộng phóng ra chiếu khắp hơn 

hết, cũng nhƣ núi Tu Di vì ánh sáng phủ hết các núi vậy.  



Sao:  “Hào quang  sáng” có hai  nghĩa: 1. Núi  Tu Di do các ngọc báu kết  tinh làm 

thành. Thể chất của ngọc báu nó chói ra ánh sáng, cũng như thân Phật tâm rất thanh tịnh 

thời trí giác sáng suốt phóng ra. 2. Núi Tu Di thể nó lớn thì tia sáng nó cũng lớn; cũng 

như Phật có trí lớn thì hào quang sáng vô lượng vậy. 



           Sớ:  Phật  Diệu  Âm  là  tiếng  pháp  tròn  trịa  nhiệm  mầu  vì  Ngài  thuyết  pháp 

thích hợp cả các căn cơ.  



Sao: “Tiếng pháp tròn mầu” là như kinh Duy Ma nói: “Ðức Phật dùng một tiếng 

diễn thuyết pháp, chúng sanh tùy theo mỗi loại, mỗi trình độ đều nghe hiểu được cả”. Lại 

nói: “Ðối với tiếng của chúng nhơn, tiếng của Phật là nhiệm mầu đệ nhứt, vì là có cái 

tướng hảo phạm âm”. 



          Sớ: “Nhƣ vậy hết thảy” là: Nhiều quá không thể nói kể cho hết nên chỉ kể nói 

năm vị Phật, còn thì dùng nghĩa chữ “đẳng” là tất cả hay “vân vân..” để bao gồm 

đó. VớI Hằng hà cũng nói Căng Già hà. Chữ “sa” là hột cát; để dụ số nhiều Phật 


kia. 

Sao:  Hằng  hà  là  một  con  sông  tại  bên  nước  Tây  Vức  (Ấn  Ðộ)  bên  ao  Vô  Nhiệt. 

Trên đảnh núi Hương Sơn có ao Vô Nhiệt Não, phát nguyên chạy ra bốn con sông. Sông 

Hằng nầy ở về phía Nam, rộng bốn mươi dặm; cát trôi theo dòng nước rất là nhỏ. Phật 

thuyết pháp ở gần con sông kia nên phàm nói số nhiều thường lấy số cát kia để ví dụ. 

Nay  nói  bên  phương  đông  có  rất  nhiều  vị  Phật  như  số  cát  rất  nhiều  trong  sông 

Hằng kia. Nếu cứ theo kinh Pháp Hoa về lời dụ một mảy bụi làm một kiếp thì số cát sông 

Hằng ấy cũng là rất ít. Nay ví số cát sông Hằng để tỏ ý thật là vô tận, cho nên kinh Ðại 

Bổn nói: “Vô lượng vô số, bất khả tư nghì, vô hữu đẳng đẳng, cả vô biên thế giới sở hữu 

chư Phật Như Lai đều đồng khâm khen Phật A Di Ðà sở hữu công đức” thời số cát sông 

Hằng kia chưa đủ dùng để dụ cho hết đó vậy. 



          Sớ: Với các danh Phật trên đó, ngài Linh Chi nói: “Giữa các nhà Tổ xƣa nay, 

có vị truyền nhau không giải; cũng có ngài thích nghĩa nhƣ thế này; hoặc vì lấy cái 

nhơn hoặc vì lấy cái quả, hoặc dùng về Tánh, hoặc dùng về Tƣớng, hoặc thủ theo 

tâm từ, bi,  trí,  đức, hạnh và nguyện v.v... của chƣ Phật để giải thích ra mỗi  danh 

nghĩa thì cũng không ngại gì”.  



Sao:  “Không  giải”  là  vì  bởi  Phật  đủ  muôn  đức  tánh,  không  thể  lấy  một  cái  danh 

đức mà giải nói cho rõ hết những đức tánh ấy, còn dịch giải thì cái tên Phật quá dài vì 

nhiều chữ. “Cũng có giải” là vì bởi Phật đức dung thông vô tận nên cũng có thể lấy một 

đức mà gồm thông muôn đức; thế thì riêng kể một đức tức đủ các đức rồi. 

Cho nên hễ nói nguồn nhơn thì đã gồm biển quả; nói quả thời suốt thấu đến nhơn; 

vì không lẽ có trí mà chẳng có bi; có bi mà chẳng có trí.  Không có hạnh nào chẳng do 

nguyện khởi; không có  nguyện nào phi  hạnh mà thành. Như vua Nghiêu có nhơn, vua 

Thuấn có hiếu, vua Võ có kiệm, vua Thang có khoan, nghĩa là cũng có lẫn nhau đều đủ 

hết cả. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh có trí huệ chẳng khá cùng tận là nghĩa phƣơng Ðông 

có Hằng sa Phật.  



Sao: Với phương Ðông nghĩa thấy giải văn trước. Vật có hình tướng thời có cùng 

tận, chớ trí huệ thời không tột hết vì bản thể nó là vô tướng. Tìm trí huệ bên ngoài có thể 

hết, tìm trí huệ trong tự tánh không thể hết được. 

Nói “cát  sông Hằng” đó cũng  chỉ  là dụ được phần ít đấy thôi. Sở dĩ  chúng nhơn 

đem  hết  cả  tâm  lực  tư  duy,  cùng  nhau  để  so  lường  cũng  chẳng  xét  lường  được  trí  của 

Phật. 



HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Mỗi vị Phật đều ở nước mình hiện ra tướng lưỡi rộng dài khắp trùm cõi Tam Thiên 

Ðại Thiên thế giới. 



          Sớ: Chữ “kỳ quốc” là nƣớc bản sở của mỗi Phật tự ở. “Các ƣ kỳ quốc” là thấy 

mỗi vị Phật, Phật nào cũng đều vậy cả.  Bên tả, bên hữu là bề rộng. Tiền hậu là bề 

dài. Cõi Tam Thiên Ðại Thiên rõ nhƣ trong luận Cu Xá nói. “Khắp trùm cõi Tam 

Thiên” là cực lực nói bề rộng dài của tƣớng lƣỡi của chƣ Phật.  

          Do vì đức Phật đã nhiều kiếp tu khẩu nghiệp đƣợc thanh tịnh. Nếu muốn rõ 

nguyên do đấy, thì xem trong kinh Hoa Nghiêm đã có nói.  

          Nói đoạn văn đây là để rõ rằng với lời Phật là ắt đáng tin, khiến đoạn hết tâm 


nghi. 

Sao: Luận Cu Xá bài tụng nói: “Kể từ bốn đại châu, mặt nhựt, mặt nguyệt, núi Tô 

Mê  Lô, cõi  trời  Lục  Dục tột đến cõi  trời  Phạm  thiên cộng là một thế  giới.  Lại  đủ một 

nghìn lần như vậy gọi là một cõi Tiểu Thiên. Lại đủ một nghìn lần cõi Tiểu Thiên như 

vậy mới gọi là một cõi Trung Thiên. Lại một nghìn lần cõi Trung Thiên như vậy mới gọi 

là  một  cõi  Ðại  Thiên”.  Cả  cõi  Ðại  Thiên  ấy  đều  chung  một  số  kiếp  thành,  trụ,  hoại, 

không. 

Nay  giải  nghĩa  bốn  châu  lớn,  hai  vừng  nhựt  luân,  nguyệt  luân,  một  núi  Tu  di,  từ 

dưới Ðịa ngục, đến cõi trời Lục dục; từ cõi trời Lục dục đến cõi trời Phạm thiên, ngang từ 

trời Sắc giới đây, gọi là một thế giới. Như thế; đếm làm một, đếm đến một ngàn gọi là 

một cõi Tiểu Thiên. Lại lấy cõi Tiểu Thiên làm con số một, cũng như đếm là một, như 

thế đếm đến số nghìn kêu là một cõi Trung Thiên. 

Lại lấy cõi Trung Thiên đếm làm con số một, cứ như thế mỗi mỗi đếm chồng chất 

cho đến số nghìn, kêu là một cõi Ðại Thiên. Do gấp ba lần nói số nghìn, cho nên nói Tam 

Thiên Ðại Thiên; kỳ thật một Ðại Thiên mà thôi.  Một thế giới Ðại Thiên, tức trong kinh 

nói một cõi của một vị Phật giáo hóa chúng sanh. 

Phật A Súc Bệ nhẫn đến hằng sa các đức Phật kia, mỗi vị làm chủ trong một cõi đại 

thiên thế giới ấy. 

Nay nói  các vị  Phật,  mỗi ngài  đều ở trong cõi  nước  của mình phát ra tướng lưỡi 

rộng dài phủ trùm trong cõi ấy không chỗ nào mà chẳng khắp. 

“Khẩu nghiệp nhiều kiếp thanh tịnh” là: Với điều nói năng thì không dùng lời nói 

vọng ngữ, lời nói thêu dệt, lời nói hung dữ, và lời nói hai lưỡI, thường dùng lời chơn thật, 

lời ngay thẳng, lời nhu nhuyễn và lời hòa hiệp.  Mà nói nhiều kiếp đấy là: Trong kinh nói 

lưỡi của phàm phu có dài quá lắm là chỉ tới chót mũi, là nêu cái tướng ba đời không nói 

vọng; còn Phật là vô lượng kiếp lại đây từng không nói vọng, đã từ lâu đời chứa nhiều 

công đức của lời chơn thật nên mới cảm được cái tướng lưỡi dài tốt như vậy. 

Muốn rõ nguyên do đấy thì kinh Hoa Nghiêm phẩm Ly Thế Gian nói:  Vị Bồ Tát 

có  10  thứ  lưỡi,  chỗ  gọi  rằng:  Lưỡi  mở  bày  diễn  nói  cả  hạnh  nghiệp  của  vô  tận  chúng 

sanh; lưỡi mở bày diễn nói cả pháp môn nhiều đến vô cùng tận; lưỡi khen ngợi các đức 

Phật đều có công đức nhiều đến số vô tận nhẫn đến lưỡi nói pháp để ngăn dẹp tất cả các 

loại ma, chúng ngoại đạo, dứt hết sanh tử, phiền não khiến chúng sanh đến cõi Niết Bàn; 

ấy là 10 thứ lưỡi. Vị Bồ Tát thành tựu 10 pháp nầy mới được tướng lưỡi vô thượng của 

Như Lai, phủ khắp các cõi nước. Cho nên nói rõ nguyên do Phật được tướng lưỡi như thế 

thì chẳng những chỉ một nhơn. 

Câu “ắt đặng tin” ấy là tướng lưỡi của phàm phu không hơn ba tấc.  Người xưa nói: 

“Khua ba tấc lưỡi thời chê, khen, yểm, khoe theo ý riêng của mình, chưa đáng tin nổi”. 

Còn Phật đủ tướng lưỡi rộng dài như thế đâu có dối ư? Nay đây với lời  của 6 phương 

Phật khen ngợi Phật A Di Ðà còn nghi không tin thời không có lẽ đó. Nếu không tin là 

người không có duyên với Phật! 



          Sớ: Lại nữa Bồ Tát trong ngôi Thập Hạnh còn có tƣớng lƣỡi rộng dài đã hơn 

với lƣợng trùm đại thiên thế giới đây; nay cũng sơ lƣợc mà nói thế thôi.  



Sao:  Tướng  lưỡi  của  Bồ  Tát  là:  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  bực  Thập  Hạnh  Bồ  Tát 

thành tựu 10 món vô tận tạng nên khi Bồ Tát thuyết pháp dùng tướng lưỡi rộng dài nói ra 

tiếng tăm nhiệm mầu khắp đầy 10 phương tất cả thế giới. 

Nói “10 phương tất cả” thời  chẳng những một thế giới  đại  thiên mà thôi. Bồ Tát 

còn thế huống chi đức Như Lai! 

Văn đây chỉ nói “đều ở trong bổn quốc của mỗi đức Phật” cho nên nói rằng là sơ 

lược. Thật ra thì Phật khen cõi tịnh độ mà khắp cả 10 phương tất cả thế giới không vị nào 

mà chẳng khen. 



          Sớ: Ngài Từ Ân nói: “Tƣớng lƣỡi của Phật chứng việc nhỏ thời lƣỡi nó phủ cả 

cái mặt cho đến mé tóc”; nay nói phủ cả đại thiên thế giới là chứng sự lớn, tức là 

"đại sự nhơn duyên".  

          Lại nói: “Bồ Tát đặng tƣớng lƣỡi phủ cả mặt, cho nên Bồ Tát chỉ nói một lời 

không hai vì đều là lời chơn thật” thời biết tƣớng lƣỡi phủ mặt đã không nói vọng, 

huống lƣỡi phủ khắp cõi Ðại Thiên ƣ?  



Sao: Tướng lưỡi lớn nhỏ là do Phật chứng đặng cái pháp sắc thân tam muội, sáu 

căn đều được tự tại, giải thoát giữa cảnh sắc 6 trần nên chứng việc nhỏ, chứng việc lớn, 

đều theo ý ngài biểu hiện ra. Nói “việc lớn” ấy là kinh Pháp Hoa nói: “Phật vì một việc 

nhơn duyên lớn nên mới xuất hiện ra đời, dạy bảo chúng sanh đều được vào bực Phật”. 

Nay sáu phương chư Phật khen cõi Tịnh Ðộ bằng cách hiện tướng lưỡi như thế đấy 

thời biết pháp môn Tịnh Ðộ việc lớn đồng với kinh Pháp Hoa.  Nếu không phải việc lớn 

thì theo lối thường người ta nói: “Cắt cổ gà đâu phải dùng đến con dao giết trâu” (12). 

Lại câu “Bồ Tát lưỡi phủ cả mặt” đấy là nói bực thua, sánh đó để biết bực hơn, là 

một biện chứng pháp triệt để để khuyên người tin chắc. 



           Sớ:  Lại  với  10  phƣơng  đấy  là  nói  theo  bề  ngang;  bằng  luận  theo  bề  dọc  thì 

thông đồng đến 3 đời, không vị Phật nào mà chẳng khen ngợi.  



Sao:  Lấy  10  phương  để  so  3  đời,  thời  trước  từ  Phật  Ca  Diếp  nhẫn  đến  quá  khứ 

không lường các vị Phật; với sau, từ Phật Di Lặc nhẫn đến đời vị lai không lường các vị 

Phật, ắt cũng vẫn hiện ra tướng lưỡi rộng dài phủ khắp 3 đời vậy. Các vị Phật tướng đã 

đồng thời tâm cũng đồng, trí cũng đồng và nguyện cũng đồng. Ðã sáu phương Phật đều 

khen  ngợi  kinh  nầy  thời  biết  ba  đời  các  vị  Phật  cũng  ắt  khen  ngợi  kinh  này  như  sáu 

phương Phật kia vậy. 

Chính chỗ gọi rằng nói và khen không hở dứt đối với kinh nầy phải vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh khắp pháp giới là nghĩa “tƣớng lƣỡi rộng dài”.  



Sao: Bực cổ đức nói: “Tiếng nước suối tức là tướng lưỡi rộng dài”.  Thế thời với 

tướng lưỡi rộng dài ấy, chẳng những chỉ các vị Phật có thôi mà tất cả chúng sanh cũng 

đều có, tức là muôn hình vạn tướng cũng đều có cả; cho nên nói loài hữu tình cùng vô 

tình cũng chung thành một cái lưỡi. Lưỡi tức là cả pháp giới; cả pháp giới tức là một cái 

lưỡi. Nếu nói “phủ khắp” đã thành hai cái! 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói  lời  thành thật:  “Các  ông  và  chúng  sanh  phải  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư 

Nghì Công Ðức Nhứt Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy”. 



          Sớ: “Nói lời thành thật” là cái lời đáng tin, do nơi đầu của tƣớng lƣỡi rộng dài 

ấy nói ra lời thành thật. Nghĩa là đối với kinh Xƣng Tán Bất khả Tƣ Nghì Công Ðức 

Nhứt Thiết Chƣ Phật Sở Hộ Niệm này, các ông nên tin chắc, chớ đem lòng nghi ngờ. 

Nghĩa chữ “tin” giải rõ ở văn sau.  



Sao: “Lời đáng nên tin” là: Do lời thành thời chắc thiệt không dối thiệt thời chín 

xét  không  sai;  chỗ  gọi  rằng  như  con  sư  tử  hống,  lời  nói  vô  úy,  nghìn  vị  thánh  ra  đời 

không thể đổi, muôn đời giữ đó làm khuôn mẫu. 

Câu Xưng Tán Bất  Khả Tư Nghì  Công Ðức, luôn  sau 16 chữ là nguyên tên kinh 

này vậy. Bản dịch nhà Ðường chỉ nói: Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ Kinh là muốn 

bớt văn cho dễ. Do vì câu Bất Khả Tư Nghì Công Ðức nó bị gồm trong hai chữ Tịnh Ðộ. 

Bốn chữ "Bất Khả Tư Nghì" đây, với văn trên kia là nghĩa khen Phật, với văn đây lại là 

nghĩa khen kinh; nghĩa kia với đây như một nên không giải lại nữa. 

Thế nào là “hộ niệm”? Vì những người niệm Phật, nhờ sức Phật bảo hộ khiến kia 

được an ổn, không các việc chướng nạn. Tâm Phật nhớ tưởng khiến người kia tinh tấn 

mãi, không hề lui sụt vậy. 

Trong Quán Kinh nói với chúng sanh niệm Phật, ngài thâu rước không bỏ. Kinh lại 

nói:  “Những  người  niệm  Phật  được  Phật  A  Di  Ðà  thường  ở  trước  đầu  người  kia”.  Lại 

trong  10  món  lợi  ích  nói:  “Những  người  niệm  Phật,  Phật  A  Di  Ðà  thường  phóng  hào 

quang sáng để tiếp rước người đó”. 

Ðây thì đức Bổn Sư hộ niệm mà mười phương các đức Phật kia cũng đồng hộ niệm 

người đấy; phải biết người xưa niệm Phật thời được Phật hộ niệm cho; cảm ứng tự nhiên 

chẳng khá dối vậy. 



          Sớ: Lại bực Bát Ðịa Bồ Tát mới nhờ Phật hộ niệm; cho nên biết ngƣời vãng 

sanh địa vị chẳng phải thấp hèn.  



Sao: “Bực Bát Ðịa được Phật hộ” là: Kinh Hoa Nghiêm nói: “Bực Bát Ðịa Bồ Tát 

thường được đức Như Lai ngài hộ niệm”; nay kinh này nói:  “Người niệm Phật được Phật 

hộ niệm”. Thế là chóng lên Bực Bát Ðịa, cho nên nói “chẳng phải hèn thấp”. 



          Sớ: Các đức Phật dạy bảo chúng sanh, xƣa có hai thuyết: 1.  Chuyển dẫn; 2. 

Ðồng thời. Nay gồm dùng cả hai thuyết.  



Sao: “Chuyển dẫn” là: Ông Từ Ân nói: Với lời nói của chư Phật  ở 6 phương rao 

bảo trong các nước của các Phật, đức Thích Ca lại đem lời ấy về thuật lại để chứng lời 

nói của ngài. 

Ông Linh Chi nói: “Khi đức Thích Ca nói Kinh nầy, sáu phương các đức Phật cũng 

đồng thời khen ngợi”. 

“Nay gồm dùng đó” là: Pháp môn quảng đại rất thiết yếu nầy các đức Phật khi bình 

thời ắt đã thường khen, mà chính khi đức Phật Thích Ca đang nói kinh nầy thì đồng thời 

10 phương các đức Phật đều khen, cũng không ngại gì? 

Càng rõ kinh này chính là pháp môn Phổ Nhãn (khắp soi)! Cùng cả pháp giới; một 

đức Phật nói, tức tất cả các đức Phật đồng nói. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh không biến đổi là nghĩa “thành thật”; tự tánh không 

ly là nghĩa “hộ niệm”.  



Sao: Lời nói thuần là chơn, tuyệt hẳn vọng, dù muôn kiếp vẫn như vậy. 

Nói  rằng  thành  thật  chi  nữa  chẳng  hơn  nơi  đây;  tức  nay  đây  một  phen  ngó,  một 

phen nghe, một khi nói, một khi làm, không một cái nào mà không thành thật. Suốt xưa, 

suốt nay thường hộ, thường niệm, đi đứng, ngồi, nằm chẳng lìa cái ấy (tự tánh), đâu đặng 

với lời thành thật củ 

a Phật mà không tin.  Với Phật hộ ta mà ta riêng bỏ? Ôi! Tại sao mình gạt mình, mình dối 

mình, mình tự trốn, mình tự đi!? 

---o0o--- 

 Quyển 4 C 

NAM PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

                                      1. Liệt danh hiển quảng.  

                                      2. Hiện tƣớng biểu chơn.  

                                      3. Pháp ngôn khuyến tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Này Xá Lợi Phất! Thế giới phương Nam có các đức Nhựt Nguyệt Ðăng Phật, Danh 

Văn Quang Phật, Ðại Diệm Kiên Phật, Tu Di Ðăng Phật, Vô Lượng Tinh Tấn Phật. Như 

vậy cả thảy các vị Phật nhiều bằng số Hằng hà sa. 



          Sớ: Phật Nhựt Nguyệt Ðăng là vì trí lớn vô cùng tận.  



Sao:  “Trí  lớn  vô  cùng  tận”  là  kia  như  ánh  của  mặt  nhựt  chiếu  ban  ngày,  mặt 

nguyệt chiếu ban đêm, ánh của đèn chiếu vào những chỗ mà nhựt nguyệt chiếu không tới, 

kế truyền sáng khắp, đều vô cùng tận. Trí lớn của Phật: ngang thời suốt 10 phương, dọc 

thấu ba đời, cũng như ánh sáng của nhựt nguyệt thế đấy. 

Lại ánh sáng mặt nhựt phá chỗ tối tăm có nghĩa Bát Nhã, gọi là Nhứt Thế Trí. Mặt 

nguyệt do ánh mát mẻ chiếu ban đêm có nghĩa giải thoát, gọi là Ðạo Chủng Trí. Ánh đèn 

tiếp nối để bổ khuyết cho nhựt nguyệt, chiếu suốt cả ngày đêm không mắc hai  bên như 

ngày và đêm chẳng hạn. Ðây là nghĩa đế Trung Ðạo đệ nhứt, có nghĩa Pháp thân gọi là 

Nhứt Thế Chủng Trí. Vì ánh huệ sáng suốt. 



          Sớ: Phật Danh Văn Quang là đƣợc tiếng khen khắp đồn, nhƣ ánh sáng chiếu 


xa. 

Sao: Ðức Phật lớn, tiếng rất to, cho nên có danh khen đồn khắp cả 10 phương vô 

lượng thế giới như ánh sáng mặt nhựt chiếu không chỗ nào chẳng khắp. 



           Sớ:  Phật  Ðại  Diệm  Kiên  là:  Chữ  Kiên  nghĩa  hai  vai,  tiêu  biểu  hai  trí;  chữ 

Diệm là hực hỡ dụ hai trí chiếu sáng.  



Sao:  “Hai trí” là: Quyền trí để chiếu về sự tướng; Thật trí chiếu tâm. Lý, sự lý rõ 

ràng, đều chiếu phá không mê muội, dụ như hai cái vai phát ra ánh sáng. Lại hai trí nầy, 

gánh vác tất cả Phật pháp; cho nên có nghĩa là hai vai. 



          Sớ: Phật Tu Di Ðăng là dùng núi Tu Di làm đèn để chiếu cả 4 châu thiên hạ; 

hào quang của Phật rộng lớn cao chiếu cũng nhƣ thế.  



Sao:  “Núi Tu Di làm đèn” là như nói: “Dùng núi  Tu Di làm bút,  dùng núi  Tu di 

làm dùi” v.v... là để nói cái lượng của đèn rất rộng và rất lớn. 

Núi Tu Di ở giữa, hào quang chiếu khắp bốn châu; Phật dùng trí lớn trung đạo mà 

chiếu các chúng sanh như ánh đèn khổng lồ là đèn Tu Di (Tu Di là núi chúa vì lớn nhứt 

thế giới vậy). Song kinh Duy Ma nói: “Có đức Tu Di Ðăng Vương Phật, thân cao tám 

vạn  bốn  nghìn  do  tuần”;  nhưng  xét  cõi  nước  của  Ngài  là  ở  về  phương  Ðông  cách  đây 

ngoài 36 hằng hà sa thế giới. Mà nay Phật Tu Di Ðăng nầy ở về phương Nam là do vì các 

Phật trùng tên với nhau rất nhiều vậy. 



          Sớ: Phật Vô Lƣợng Tinh Tấn là: chữ “tinh tấn” giải thấy trong khoa tự phần 

trƣớc,  nhƣng  khoa  kia  nói:  “Thƣờng  tinh  tấn”,  còn  văn  đây  nói:   “Vô  lƣợng  tinh 

tấn”.  



Sao:  “Vô  lượng”  có  hai  nghĩa:  1.  Thời  vô  lượng:  tức  là  nghĩa  thường;   2.  Sự  vô 

lượng là: Tự lợi lợi tha; vì trí và hạnh vô biên cớ vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh sáng suốt bất khả tận là nghĩa “nam phƣơng có Hằng 

sa Phật”.  



Sao:  Nam  phương  thuộc  cung  Ly,  mà  Ly  là  Bính  Ðinh  hỏa.  Hỏa  thời  trong  tối 

ngoài sáng;, ấy là tịch mà thường chiếu. Tánh chơn tri bất muội, sự sáng suốt nào cùng. 

Kinh Hoa Nghiêm phẩm Quang Minh Giác nói: “Hào quang đức Như Lai soi sáng vượt 

khỏi  một  thế  giới,  10  phương  thế  giới  nhẫn  đến  bất  khả  thuyết  thế  giới”.  Ðấy  là  hào 

quang trong tâm của mình giác chiếu tất cả, chẳng do tự ngoài mà đặng. Cho nên nói: “Ta 

thấy đức Ðăng Minh Phật, hào quang tốt của ngài xưa cũng như thế”. 



HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Các vị Phật, vị nào ở nước nấy đều phóng ra tướng lưỡi rộng dài phủ khắp cả cõi 

Tam Thiên Ðại Thiên thế giới. 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói lời thành thật rằng: “Các ông và chúng sanh phải tin kinh Xưng Tán Bất Khả 

Tư Nghì Công Ðức Nhứt Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy. 



TÂY PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

                                      1. Liệt Danh Hiển Quảng.  

                                      2. Hiện Tƣớng Biểu Chơn.  

                                      3. Phát Ngôn Khuyến tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  Tây  có  các  đức:  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô 

Lượng Tướng Phật, Vô Lượng Tràng Phật, Ðại Quang Phật, Ðại Minh Phật, Bảo Tướng 

Phật, Tịnh Quang Phật, như vậy cả thảy Hằng hà sa số các vị Phật. 



          Sớ: Phật Vô Lƣợng Thọ đây nhơn đồng một danh hiệu với đức Bổn Phật (Di 

Ðà), xƣa có hai thuyết cũng đều có lý.  



Sao: “Hai thuyết” là: Ông Linh Chi nói: “Các vị phật đồng danh nhiều lắm, quyết 

chẳng phải một vị Phật do ngài Pháp Tạng tu thành. Bởi vì đức Bổn Phật đây không lẽ tự 

khen mình”. Ông Từ Ân nói: “Dù cho tự khen mình, lý cũng không hại, là do vì dẫn dắt 

chúng sanh khiến cho nó sanh tâm thích đẹp”. Nay dùng cả hai thuyết nghĩa là: Cứ trong 

kinh Ðại Bổn qua khỏi vô biên cõi Phật, có nhiều vị Phật đồng một danh với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni không thể kể xiết. 

Lại thầy đức Quan Thế Âm cũng là Quan Âm Như Lai v.v... 

Thế thời biết danh hiệu Phật Vô Lượng Thọ đâu những một vị Phật A Di Ðà mà 

thôi, mà còn có cả trăm cả nghìn hằng vạn hằng ức không thể cùng tột các vị Phật đồng 

danh hiệu nữa kia kìa. 

Nếu cứ bên phần sự của Phật; đâu đặng lấy việc phàm thường so sánh đó thì chi 

cho khỏi khen mình chê người, phạm 10 tội trọng trong Bồ Tát giới ư? Kinh Pháp Hoa 

Phật nói: “Ta là vị Pháp vương... đối trong các pháp đều được rảnh rang, dọc ngang, cho, 

lấy,  quyền,  thiệt  đều  bày.  Nếu  có  lợi  ích  cho  chúng  sanh  thì  làm  sao  lại  chẳng  được!” 

Như câu "trên trời dưới trời, duy một mình ta độc tôn"; khá đặng nói rằng: ngài tự khen 

mình chăng?! 

Một thuyết trước vì e người không biết các vị Phật số nhiều như bụi trần mà câu 

chấp một bên như lối thành kiến! 

Một thuyết sau vì sợ người chấp chỗ không nên khen mình mà mờ ám pháp thần 

thông diệu dụng của Phật nên hai thuyết đều phải lý, vốn không ngại. 



          Sớ: Phật Vô Lƣợng Tƣớng là vì tƣớng hảo vô cùng tận.  



Sao: “Tướng hảo” là: Hoặc 32 tướng hoặc tám vạn bốn ngàn tướng (84000), hoặc 

vi trần tướng. Phước đức vô lượng thời tướng hảo cũng vô lượng vậy. Xưa ngài Chí Công 

hiện tướng Quan Âm có 11 mặt, ông Tăng Do là một nhà họa sĩ khéo nhứt đương thời 

còn không thể giở ngòi bút vẽ đặng, huống là tướng hảo của Phật ư? 



          Sớ: Phật Vô Lƣợng Tràng là vì công đức cao vọi, dụ đó nhƣ cây tràng phan 

tột chỗ cao vọi kia, nên gọi là “vô lƣợng”. Lại nghĩa vô lƣợng là rộng nhiều.  



Sao:  Chữ “tràng”  là cây  phướn thuộc về  cái  phan, lại nói: thuộc về cây cờ. Sách 

San Ðịnh Ký nói tràng có bảy nghĩa, tóm lại còn năm: 1. Nghĩa cao vọi: Ví dụ vị Phật là 

ngôi rất tôn trọng. 2. Nghĩa kiến lập: Ví dụ đức Phật dùng lòng bi, trí, kiến lập cho chúng 

sanh với quả Bồ Ðề. 3. Nghĩa qui hướng: Ví dụ đức Phật là chỗ tôn ngưỡng của tất cả 

chúng sanh. 4. Nghĩa bẻ dẹp: Vì hàng phục tất cả ma quân. 5. Nghĩa hết sợ: Như trời Ðế 

Thích bảo các vị Thiên chúng rằng: “Các ngươi lúc đánh nhau cùng Tu La, nếu có hãi sợ 

thì nên niệm tràng thất bảo của ta thời cái điều sợ kia liền diệt”; dụ đức Phật được pháp 

vô sở úy: Nếu chúng sanh niệm phật liền khỏi sự sợ sệt.  Với trong năm nghĩa, nay chỉ 

lấy một nghĩa “cao vọi” tức gồm hết các nghĩa kia vậy. 

“Rộng nhiều” là: Cái tràng kia nhiều đến vô lượng. Như kinh nói “tràng phan, bảo 

cái khắp đầy chốn hư không”, Phật lập vô lượng nghĩa mầu chỉ bày cho chúng sanh, cũng 

lại như vậy. 



          Sớ: Phật Ðại Quang là vì hào quang sáng chói rộng khắp.  



Sao: Hào quang là chỗ diệu dụng của đức Phật biến hóa dạy người. Các người trời 

thân cũng có hào quang, không cần ánh sáng của mặt nhựt, mặt nguyệt. Nhị thừa là bực 

quả nhỏ và nhơn địa của Bồ Tát cũng đều có hào quang sáng, nhưng sánh với hào quang 

của  phật  thời  nhỏ  hơn  vì  hào  quang  của  Phật  ánh  sáng  che  phủ  tất  cả  nên  nói  là  “đại 

quang” vậy. 



          Sớ: Phật Ðại Minh là  vì nói  đức Phật dùng đại trí  phá hết những phiền não 

mê hoặc.  



Sao: “Phá hết những phiền não mê hoặc” là Phật dùng Nhứt Thế Trí phá hết kiến 

hoặc, tư hoặc. Dùng đạo chủng trí phá hết trần sa hoặc; dùng nhứt thế chủng trí phá hết 

vô minh hoặc, cũng như mặt trời sáng giữa hư không, không chỗ nào chẳng chiếu; rứa là 

đại minh vậy. 

Tuy Phật trước tựa hồ như giác tha, còn đức Phật đây in tuồng chỉ tự giác; nhưng 

với  mỗi ngài  chỉ  nói  một đức, chứ nói  nghĩa thật  lẫn đủ như trong lời  tổng thuyết  văn 

trước đã biên rành. 



          Sớ: Phật Bảo Tƣớng là vì tƣớng tốt lạ lùng nhƣ ngọc báu quí trọng.  



Sao: “Tướng tốt như ngọc báu” là vì Phật có vô lượng tướng tốt, nay chỉ nói một 

hai tướng mà thôi. Với tướng con mắt như trong kinh nói: “Phật có tám vạn bốn nghìn 

con mắt báu thanh tịnh”. Với tướng bạch hào như trong kinh nói: “Lông tướng bạch hào 

như ống lưu ly”. Với tướng trước ngực như trong kinh nói: “Sắc vàng tử kim”. Tướng 

nhục kế như trong kinh nói “ngọc Chân thúc Ca”; đó là chỗ gọi rằng: bảo tướng vậy. 



          Sớ: Phật Tịnh Quang là vì đức Phật thanh tịnh phát ra hào quang sáng, lại vì 

hào quang kia thanh tịnh nên gọi là Tịnh Quang.  



Sao:  “Thanh tịnh phát  ra hào quang” là:  Nếu trí  có nhiễm thời  không thể phát  ra 

hào quang nhiệm mầu. 

Nay nói đức của Phật thanh tịnh nên mới phóng ra hào quang sáng lớn. Ví như cái 

thể gương thanh tịnh, nó hay soi các hình tượng. 

Hào quang thanh tịnh kia. Vì như lửa đốt ngoài đồng nội cũng có hào quang sáng, 

nhưng sánh với mặt trời, mặt trăng chẳng gọi là tịnh vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh thanh tịnh bất khả tận là nghĩa Tây phƣơng có Hằng 

sa Phật.  



Sao: Nghĩa Tây phương đã thấy giải văn trước. Bởi do tự thể của chơn như nó lặng 

như hư không, tuyệt điểm thuần thanh, đâu từng có bờ mé, nhưng mảy niệm trần thoạt 

khởi, Phật diệt độ đã nhiều đời. Tâm trần vừa dứt, cổ Phật liền hiện (Phật tánh bày ra). 





HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Các vị Phật vị nào ở trước ấy đồng hiện ra tướng lưỡi rộng dài phủ khắp cõi Tam 

Thiên Ðại Thiên thế giới. 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói  lời  thành thật:  “Các  ông  và  chúng  sanh  phải  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư 

Nghì Công Ðức Nhứt Thế Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy”. 



BẮC PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

                                      1.  Liệt Danh Hiển Quảng 

                                      2.  Hiện Tƣớng Biểu Chơn 

                                      3.  Phát Ngôn Khuyến Tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Nầy Xá  Lợi Phất! Thế  giới  Bắc phương có các đức:  Diệm  Kiên Phật,  Tối  Thắng 

Âm Phật, Nan Trở Phật, Nhựt Sanh Phật, Võng Minh Phật, như vậy hết thảy hằng hà sa 

số các vị Phật. 



          Sớ: Phật Diệm Kiên đã thấy giải ở văn trƣớc.  



Sao: Văn trước có chữ Ðại, nhưng nghĩa không hơn kém. 



           Sớ:  Phật  Tối  Thắng  Âm  là  vì  tiếng  đức  Phật  rất  lớn  tất  cả  các  tiếng  tăm, 

không tiếng nào bì kịp.  



Sao: Phật có tám thứ tiếng: 1. Tiếng cực hảo. 2. Tiếng nhu nhuyễn; nhẫn đến tiếng 

thứ 8. Tiếng không dứt. Nay cứ theo tiếng cực hảo để giải cái nghĩa tối thắng cũng có thể 

gồm đủ 8 thứ tiếng, cho nên kêu là Tối Thắng Âm. Thế là tất cả tiếng cõi nhơn thiên, 

tiếng Thanh Văn, tiếng Bồ Tát, không tiếng nào có thể bì kịp vậy. 



          Sớ: Phật Nan Trở là vì đức của Phật bền chắc không thể phá hoại.  



Sao: Chữ Trở là tên con sông và một nghĩa nữa là hoại. Vì Phật chứng pháp thân, 

đã đặng thể kim cang bất hoại, không còn các cái dư hoặc là trần sa hoặc, vô minh hoặc 

nên dù phiền não nhẩy tràn, cũng không thể phá hoại; cho nên gọi Nan Trở. Người xưa 

nói: “Nước Ngô thành ao kia ư?” Cũng như nói không thể thành ao vậy. Lại nghĩa chữ 

Trở thông dụng với chữ Trở là ngăn dứt. 



           Sớ:  Phật  Nhựt  Sanh  là  hào  quang  khi  hiện  ra,  cũng  nhƣ  mặt  trời  mới  vừa 

mọc, là nói gồm hai việc lợi.  



Sao: “Hai việc lợi” là: 1. Tự lợi: Nghĩa là tánh bản giác Phật của chúng sanh vùi 

lấp trong tánh vô minh, cũng như giữa đêm khuya, ánh sáng mặt trời không hiện. Chừng 

phá vọng hoặc bày trí chơn thời tánh Thỉ Giác Phật mới tỏ chiếu, ví như mặt trời mọc 

phương Ðông vậy. 

2. Lợi tha: Kinh Hoa Nghiêm quyển 23 nói: Ví như ông Nhựt Thiên Tử (cũng là 

mặt  trời  mà  nói  bằng  tên  khác)  chẳng  vì  cớ  thằng  mù  không  thấy  mà  ẩn  không  hiện 

(mọc); chẳng vì cớ thành Càn Thát Bà áng, tay thần A Tu La che, cây Diêm Phù Ðề che 

khuất, cùng là gộp cao, hang thẳm, bụi mù, khói mây v.v... các vật phủ che ẩn mà không 

hiện; chẳng vì cớ thời tiết đổi dời ẩn mà không hiện”. 

Dụ như Phật mới thành ngôi chánh giác thuyết pháp lợi đời, hào quang trí tuệ khắp 

soi cũng như mặt trời mọc phương Ðông vậy. 



          Sớ: Phật Võng Minh là vì trí nhƣ lƣới báu khắp soi tất cả chúng sanh.  



Sao:  Chữ  Võng  tức  là  cái  lưới  nghìn  hột  châu  của  trời  Phạm  Thiên.  Ánh  tia  của 

ngàn hột châu đều chiếu nhau, sáng lạng rỗng suốt như trí của Phật phủ khắp cả chúng 

sanh, không chỗ nào mà chẳng chiếu. Lại mỗi pháp môn lẫn nhau dung suốt vì giác ngộ 

cho kẻ quần mê. 



           Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  hàm  nhiếp  bất  khả  tận,  là  nghĩa:  “Bắc  phƣơng  có 

hằng sa các vị Phật”.  



Sao: Bắc phương (Nhâm Quí thủy) thuộc về mùa Ðông. Ðông là chủ về việc thâu 

chứa, Ðông là mùa rốt sau của vạn vật trưởng thành mà cũng là đầu tiên của vạn vật sanh 

thành vậy. Thế nay trăm nghìn pháp môn cũng đồng về trong vuông tấc (tự tánh); không 

ngằn đức dụng đều ở trong nguồn tâm. 

Tìm đó thời không tướng không hình, buông đó cũng vô cùng vô tận.  Xưa nay sẵn 

đủ, chẳng cần tìm đâu.  Thế cho nên trong tâm của chúng sanh, tức là Như Lai tạng tánh. 



HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Các vị Phật, ngài nào tự ở nước nấy, hiện ra tướng lưỡi rộng dài khắp trùm cả cõi 

Tam Thiên Ðại Thiên thế giới. 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói lời thành thật: “Các ông và chúng sanh, phải tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư 

Nghì Công Ðức Nhứt Thế Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy. 



HẠ PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

                                      1.  Liệt Danh Hiển Quảng 

                                      2.  Hiện Tƣớng Biểu Chơn 

                                      3.  Phát Ngôn khuyến Tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Nầy  Xá  Lợi Phất! Thế  giới  Hạ phương  có các đức: Sư Tử Phật,  Danh Văn Phật, 

Danh Quang Phật, Ðạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì Pháp Phật, như vậy hết thảy Hằng 

hà sa số các vị Phật. 



          Sớ: Sƣ Tử Phật là dụ nhƣ con sƣ tử dẹp các thú vậy.  

Sao: Sư tử có hai nghĩa: 1. Sư tử là chúa trong các loài thú dạo đi không sợ; dụ như 

đức Phật là bực độc tôn trong 6 cõi phàm, 4 cõi Thánh, ra vào trong ba cõi tự tại không 

ngăn ngại. 2. Sư tử rống lên một tiếng thời trăm thú đều ghê sợ; dụ như Phật thuyết pháp 

thời chúng thiên ma, bọn ngoại đạo thảy đều tín phục. 

Lại Phật không có năm món sợ và đủ bốn món vô úy đều là nghĩa “sư tử”. 



          Sớ: Danh Văn Phật giải nghĩa đồng nhƣ trƣớc.  



Sao: Văn trước Danh Văn Quang, văn đây thiếu chữ Quang. Bởi do Danh Văn là 

Ðức, Quang là dụ. Tuy Phật đây không dụ như kia, nhưng mà không khác với đức của 

Phật kia. 



          Sớ: Danh Quang Phật là cái danh của Phật nhƣ mặt nhựt sáng, không chỗ nào 

mà chẳng khắp, cũng có thể xƣng luôn; do vì cái danh tỏ rạng thời ánh sáng chói xa.  



Sao: Nghĩa chữ Quang đồng như văn trước. “Danh tỏ rạng” là như Phật A Di Ðà 

cái danh khen đồn khắp 10 phương 3 đời, không đời nào chẳng chiêm bái và tưởng niệm. 

“Ánh  sáng  chói  xa”  là  như  Phật  A  Di  Ðà  hào  quang  khắp  soi  10  phương  3  đời, 

không chỗ nào ngăn che được. 



          Sớ: Ðạt Ma dịch là Pháp, cũng gồm hai lợi.  



Sao:  Chữ  Pháp  là  nghĩa  phép  tắc,  giữ  gìn.  Dùng  phép  tắc  giữ  gìn  đức  của  mình; 

dùng phép tắc giữ gìn thân chúng sanh, đều chứng đặng pháp thân. 



          Sớ: Pháp Tràng là vì chữ Pháp là phép tắc, dụ nhƣ cái tràng (cây cờ nêu cao).  



Sao:  “Phép tắc như tràng” là:  Phật  pháp  cao vọi,  người trời  thấy đó tôn  trọng;  tà 

ngoại trông đó kính phục, thời rõ như văn trước nghĩa Vô Lượng Tràng. 



           Sớ:  Trì  Pháp  là  có  hai  nghĩa.  1.  Giữ  nghĩa  trung  đạo  gọi  là  trì.  2.   Giữ  gìn 

pháp niệm cũng gọi là trì.  



Sao: “Giữ trung đạo” là không sa về bên có, chẳng mắc về bên không, vì khéo giữ 

pháp mầu của trung đạo. 

“Giữ gìn” là vì giữ phép mầu đây, khắp truyền ba đời không cho dứt mất. 



           Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  lƣợng  đó  càng  sâu  không  thể  tột;  ấy  là  nghĩa  “Hạ 

phƣơng có hằng hà sa các vị Phật”.  



Sao:  Với  việc  lấy  bình  bát,  đức  Văn  Thù  thòng  cánh  tay  bên  hữu  đưa  xa  xuống 

khỏi cõi Hạ phương bốn mươi hai hằng hà sa thế giới; nay kinh này lại nói: “Khỏi cõi Hạ 

phương bất khả thuyết Hằng hà sa thế giới”. Mà tìm trong tự tánh ví như cầm sào thọc 

biển, muốn tột đáy kia rốt cuộc không thể được. 



HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Các vị Phật, ngài nào ở nước nấy hiện ra tướng lưỡi rộng dài khắp trùm cả cõi Tam 

Thiên Ðại Thiên thế giới. 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói  lời  thành thật:  “Các  ông  và  chúng  sanh  phải  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư 

Nghì Công Ðức Nhứt Thế Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy. 



THƢỢNG PHƢƠNG (phân ra làm ba phần) 

                                      1.  Liệt Danh Hiển Quảng.  

                                      2.  Hiện Tƣớng Biểu Chơn.  

                                      3.  Pháp Ngôn Khuyến Tín.  



LIỆT DANH HIỂN QUẢNG 

Nầy  Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  Thượng  phương  có  đức  Phạm  Âm  Phật,  Tú  Vương 

Phật, Hương Thượng Phật, Hương Quang Phật, Ðại Diệm Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo Hoa 

Nghiêm Thân Phật, Ta La Thọ Vương Phật, Bảo Hoa Ðức Phật; Kiến Nhứt Thiết Nghĩa 

Phật, Như Tu Di Sơn Phật, như vậy hết thảy Hằng hà sa số chư Phật. 



          Sớ: Phạm Âm Phật là vì tiếng của Phật thanh tịnh không tạp nhiễm.  



Sao: “Không tạp nhiễm” là: Như Phật Ngài thuyết pháp cho các thừa kia (tam thừa) 

đều còn là tạp nhiễm  vì  pháp chưa được  cứu cánh thanh tịnh.  Nay Phật  chỉ  dùng một 

pháp Nhứt Thừa dạy bảo các chúng sanh, gọi bằng thuần nhứt bất tạp, hoàn toàn cái thể 

thật tướng thanh bạch phạm hạnh; cho nên nói là Phạm Âm Phật (Phạm Âm: tiếng trong 

sạch). 



           Sớ:  Tú  Vƣơng  Phật  là:  Một  nghĩa  rằng:  mặt  trăng  là  Tú  Vƣơng  (sao  chúa), 

một  nghĩa  nữa  chính  là  ngôi  sao  lớn  nhứt  giữa  các  ngôi  sao;  ví  nhƣ  ngôi  sao  Bắc 

thần; hai nghĩa đều đặng.  



Sao: Mặt trăng là ngôi sao chúa, chỗ gọi rằng: Muôn ngôi sao chung sáng, chẳng 

bằng một ánh chiếu của mặt trăng mà trăng thời phi đồng loại với sao. Dụ rằng Phật là 

bực đại giác mà giác thời chẳng phải đồng loại với mê vì hơn tất cả các loài bởi mọi loài 

còn mê, cho đến các thánh, Bồ Tát cũng chưa cứu cánh giác! 

“Chính là ngôi sao chúa giữa các ngôi sao” là sách Luận Ngữ nói: “Ví như ngôi sao 

Bắc thần ở tại chỗ nào thời các ngôi sao kia đến chầu theo đó”.  Rằng dù Bắc Thần cũng 

loài sao nhưng siêu hơn đồng loại để dụ rằng: Phật tức cũng chúng sanh mà sáng suốt cao 

thâm hơn chúng sanh, lại làm chỗ để cho chúng sanh qui y vì lẽ được giác ngộ giải thoát. 

“Hai nghĩa đều đặng” là: 1. Do ngôi sao với mặt trăng đối nhau, vì ánh sáng hơn 

nên  xưng  là  vương  (chúa).  2.  Chính  trong  các  ngôi  sao,  riêng  một  ngôi  sao  này  (Bắc 

Thần) là hơn hết nên xưng là Vương (sao chúa). 

Nay nói: Phật ở trong dị loại thì tự tại hơn cũng như làm chúa trong dị loại vì đã 

giác ngộ hơn mọi loài; Phật ở trong đồng loại và các Thánh đã giác ngộ cũng làm pháp 

vương như chúa trong đồng loại vì vô thượng cứu cánh giác. Cho nên hai nghĩa đều dùng 

đặng là như thế. 



          Sớ: Hƣơng  Thƣợng Phật: Vì  Phật là  bực thánh sƣ  giữa  các hàng thánh nhƣ 

thứ hƣơng thơm nhứt giữa các loại hƣơng thơm, vì trên hết cả không bực nào sánh 

kịp.  



Sao: “Hương bực nhứt trong các loại hương” là như hương chiên đàn; hương nầy 

nặng chừng sáu thù (14) giá đáng bằng ba nghìn đại thiên thế giới. 

Lại nói:  Hương nầy một phen đốt lên, ngoài 40 dặm không người nào chẳng nghe 

mùi thơm của nó; ấy là hương rất trên hết vậy. 

Ðức  Phật  chứng  đặng  hương  ngũ  phần  Pháp  thân.  Hương  nầy  khắp  xông  tới  vô 

lượng thế giới; tất cả hương của trời, người, thần A Tu La, kẻ  ngoại đạo, bực nhị thừa 

không thể bì kịp nên nói là Hương Thượng Phật. 



          Sớ: Hƣơng Quang Phật là: Hƣơng kia phát ánh sáng nhƣ đoạn và trí hai đức 

vậy.  

Sao: Ðoạn Ðức là: Mùi hương thơm có thể trừ được mùi hôi hám, có nghĩa diệt uế; 

các mùi  hôi  sạch hết,  gọi  đó là “hương”. Trí  Ðức là ánh sáng hay phá được các tối, có 

nghĩa trí huệ; tỏ sáng rộng soi, gọi đó là “quang”. 

Lại  mùi  hương  thường  chỉ  thơm  nội  lỗ  mũi  thôi:  trong  hương  phát  ra  ánh  sáng 

thơm  tới  con  mắt  nữa.  Dụ  như  hàng  Thanh  Văn  chỉ  hay  diệt  được  điều  ác;  có  thể  mà 

không dụng; Phật diệt được tất cả ác nên hay đủ tất cả việc lành. Ðoạn và Trí đều cụ túc 

như hương đă thơm mà lại phát ra ánh sáng nữa vậy. 



          Sớ: Ðại Diệm Kiên Phật là giải nghĩa đồng nhƣ văn trƣớc.  



Sao: Tên Diệm Kiên Phật thường có nêu ra. Chính do vì đức Phật nầy đồng danh 

trùng hiệu tới vô lượng vô biên. 



          Sớ: Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật là vì nhơn tu đủ nhiều hạnh tốt nhƣ 

hoa đẹp để kết quả làm trang nghiêm Pháp thân thanh tịnh.  



Sao: “Muôn hạnh trang nghiêm” là: bực nhị thừa tuy chứng đặng pháp thân, nhưng 

nếu  không  tu  muôn  hạnh,  gọi  là  pháp  thân  suông  (15);  còn  Phật  xưng  là  bực  nhứt  thế 

chủng trí là đã cần tu pháp Tứ Ðẳng, pháp Lục Ðộ, món món hạnh môn, không môn nào 

chẳng nhóm đủ; chứa công dồn đức để giúp rõ pháp thân như muôn món quí báu để trang 

nghiêm sắc thân. Do vì pháp thân sẵn đủ hằng sa tánh lành đức tốt. 



          Sớ: Ta La Thọ Vƣơng Phật là: Ta La dịch là Kiên Cố, cũng dịch Tối Thắng. 

Vì đức của Phật không dời đổi, là bực độc tôn giữa ba cõi dụ nhƣ cây thọ vƣơng (16) 

vậy.  



Sao:  “Kiên cố” là  cây này  gặp năm  lạnh không úa tàn, búa rìu không hại  nổi,  có 

nghĩa  “kiên  cố”.  Như  Phật  chứng  Pháp  thân:  tâm  mê  hoặc  không  thể  lay,  hoàn  cảnh 

không thể động. 

Tối Thắng là cây này cao lớn, tất cả rừng cây không thể sánh kịp.  Như Phật vượt 

khỏi ngoài 3 cõi, là bực độc tôn giữa các thánh. Ðủ hai đức này (tối thắng và kiên cố) gọi 

là cây thọ vương vậy. 



          Sớ:  Bảo Hoa Ðức Phật là vì đức của Phật nhƣ hoa báu.  



Sao: Văn trước nói Nghiêm Thân Phật vì chữ Nghiêm có nghĩa của Nhơn hoa.Văn 

đây nói Bảo Hoa Phật, ý lấy hoa đẹp dụ đức tốt, nghĩa là:  Phật đủ muôn đức, quí trọng 

xinh tốt, cũng như hoa đẹp rất quí báu vậy. 

Một thuyết khác nói: Phật có bốn đức: Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. Ðức chơn Thường 

như hoa bằng chất báu vì không tàn rụng. 

Ðức chơn Lạc như hoa rất quí báu vì đẹp ý người 

Ðức chơn Ngã như hoa báu vì không đối đãi với hoa ngoài 

Ðức chơn Tịnh như hoa báu vì thể nó ngời sạch, giàu có muôn đức, quí trọng xinh 

tốt. Khá so đó để biết vậy. 



           Sớ:  Kiến  Nhứt  Thiết  Nghĩa  Phật  là  vì  đối  tất  cả  nghĩa  của  các  pháp,  không 

nghĩa nào mà Phật chẳng biết.  



Sao: “Tất cả” là pháp thế gian và pháp xuất thế gian. Các pháp vô lượng thời nghĩa 

cũng vô lượng. Có người biết nghĩa gần mà không biết nghĩa xa; có người biết nghĩa lệch 

mà không biết nghĩa tròn; có người biết nghĩa chung mà không biết nghĩa riêng; có người 

biết nghĩa thiệt  mà không biết  nghĩa quyền. Còn Phật  thì không có nghĩa nào mà ngài 

chẳng thấy, chẳng biết. 

Như ông thái tử Tất Ðạt Ða tên là Nhứt Thế Nghĩa Thành (17), tức là ý đây vậy. 



          Sớ: Nhƣ Tu Di Sơn Phật là vì núi Tu Di là chúa các núi. Ðức của Phật vƣợt 

hẳn lên trên các thánh tam thừa nhƣ núi Tu Di kia.  



Sao: Văn trước nói: Phật Tu Di Tướng, quyết chỉ về tướng hảo; văn đây không chỉ 

tướng là vì chuyên theo đức mà nói. Hiệp lại cả muôn đức để tổ thành như núi Tu Di kết 

tinh bằng các thứ báu hiệp thành nên gọi là "Diệu". Phật ở trong thiên hạ mà tự tại độc 

lập như núi Tu Di cao lên trên hết, gọi là "Cao". Núi Tu Di là chúa trong các núi, cũng 

như đức Như Lai là pháp vương trong ba cõi; nghĩa ấy cũng đồng như một. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh ngƣớc đó càng cao, chẳng khá tột, là nghĩa “Thƣợng 

phƣơng có hằng sa các vị Phật”.  



Sao: Ðối với cái đạo của Khổng Phu Tử, thầy Nhan Uyên tán thán rằng: “Ngước đó 

càng cao”, nay muốn dùng để dụ: Cái tâm linh vượt khỏi, thể bặt vướng vin; ngước đó 

càng gần, cao đó càng lắm. 

Ngày  xưa  ông  Tịnh  Danh  qua  khỏi  thế  giới  Thượng  phương  cách  với  Ta  Bà  42 

hằng sa thế giới để lấy cơm thơm (đem về làm Phật sự). Nay kinh nầy nói: lại còn qua 

khỏi thế giới Thượng phương bất khả thuyết hằng sa thế giới mà tìm nơi tự tánh. Ví như 

nối tre thọc trời, muốn tột trên đảnh kia rốt cuộc chẳng thể được. 



HIỆN TƢỚNG BIỂU CHƠN 

Các vị Phật, ngài nào ở nước nấy hiện ra tướng lưỡi rộng dài khắp trùm cả cõi Tam 

Thiên Ðại Thiên thế giới. 



PHÁT NGÔN KHUYẾN TÍN 

Nói  lời  thành thật:  “Các  ông  và  chúng  sanh  phải  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư 

Nghì Công Ðức Nhứt Thế Chư Phật Sở Hộ Niệm nầy. 



          Sớ: Nhẫn trên 6 phƣơng Phật mà sở dĩ tán thán và hộ niệm đó cũng là do vì 

sức bản nguyện Phật A Di Ðà.  



Sao: “Bản nguyện” là: Kinh Ðại Bổn, ngài Pháp Tạng nguyện rằng:  “Khi ta thành 

Phật, danh đồn khắp cả mười phương vô ương số thế giới, các Phật mỗi ngày đều ở trong 

đại chúng khen công đức ta với cùng cõi nước” v.v... 

Nên nay Ngài thành Phật được y như lời sở nguyện kia. 



          Sớ: Có ngƣời chấp kinh Lăng Nghiêm nói: “Pháp Nhĩ Căn của đức Quán Âm 

hợp với giáo thể phƣơng nầy, còn pháp niệm Phật của đức Thế Chí chẳng dự vào 

bực Viên Thông. Vì sao ngày nay khắp xa gần đều dạy pháp niệm Phật?”  

          Do đấy mà nghi,  chính bởi  không hiểu  6 phƣơng Phật đồng khen pháp môn 

niệm Phật.  



Sao: Người nghi cho rằng: Pháp môn niệm Phật đã chẳng hợp với cơ người phương 

nầy, lại chẳng dự vào hội chọn lựa Viên Thông, đã ở cõi nầy hà tất niệm Phật làm chi? 

Nay xem 6 phương các đức Phật đều khen kinh nầy; còn pháp niệm Phật thời hợp cả các 

căn cơ trong 10 phương thế giới vậy. Kinh Ðại Bổn nói: “Mười phương chúng sanh, hễ 

xưng danh hiệu ta, ắt sanh về nước ta”, phải vậy. 

Pháp Nhĩ Căn là riêng hợp với trình độ nhơn loại mà thôi, còn pháp niệm Phật thời 

đều hợp cơ cả 6 đường chúng sanh. 

Kinh Ðại Bổn nói: “Ðịa ngục, quỉ, súc sinh cũng sanh về trong cõi của ta”, thật thế. 

Thế thời pháp Nhĩ Cãn chẳng gồm pháp niệm Phật mà pháp niệm Phật hay gồm pháp Nhĩ 

Căn. Cho nên pháp Nhĩ Căn đây chỉ  phương nầy một đức Thích Ca Như  Lai  khen mà 

thôi; còn pháp niệm Phật kia cả 10 phương hằng sa các đức Như Lai đều khen ngợi. Nay 

theo lời khen phần nhiều cớ vậy. 

Và nay khắp cả trong thiên hạ kẻ tăng, người tục, kẻ nam, người nữ, tự nhiên niệm 

Phật  như  văn  trước  đã  nói;  thế  thời  pháp  niệm  Phật  hợp  cơ  rất  nhiều,  lại  còn  nghi  chi 

nữa? 

Thử  lập  lời  dụ:  Như  trong  nước  ta  đây  có  trăm  nghìn  ấp  mà  kẻ  sĩ  tử  ở  trong  đó 

phân nhau để tập học ngũ kinh. Hoặc có một ấp kẻ sĩ phần nhiều tập học kinh Thi, hoặc 

có một ấp kẻ sĩ phần nhiều học kinh Lễ; nhưng mà hiệp hội các kinh (ngũ kinh) so chung 

cả nước thời sự tập học nhiều hơn hết là không chi hơn kinh Dịch. 

Nay pháp Nhĩ Căn đây ví như kinh Thi, kinh Lễ, còn pháp niệm Phật đây ví như 

Châu Dịch vậy. 



          Sớ: Hỏi: Ðã sáu phƣơng các đức Phật đồng khâm khen cõi Tây phƣơng. Vì lẽ 

gì đức Lục Tổ chẳng tùy theo các đức Phật để khâm khen; trái lại tuồng nhƣ chê 

rằng không có; các cớ ấy tại đâu?  

          Ðáp: Ðây có 4 ý: 1. Vì chỗ lập môn chẳng đồng. 2. Vì tuồng nhƣ chê, nhƣng 

thiệt ra là khen. 3. Chẳng vì kẻ sơ cơ. 4. Vì ngƣời biên chép có sai lầm.  



Sao: Trong Lục Tổ Ðàn kinh nói: “Người phương Ðông tạo tội niệm Phật cầu sanh 

phương  Tây;  người  phương  Tây  tạo  tội  niệm  Phật  cầu  sanh  về  nước  nào?”  Lại  nói: 

“Người ngu nguyện Ðông, nguyện Tây”, người đời sau chấp theo đây rồi sanh nghi ngờ 

Lục Tổ nói không có cõi Tây Phương, cho nên làm lời biện đây: 

1.  Câu ban đầu “vì chỗ lập môn chẳng đồng” lại có hai nghĩa: Một là:  Vả cứ sự, lý 

hai môn, lời đức Lục tổ nói là môn dùng lý đoạt sự, nghĩa là chỉ dùng lý tánh; còn về môn 

dùng sự đoạt lý thì thời trong các pháp môn Phật sự, không bỏ một pháp nào. Vì chỉ dùng 

sự là hơn lý thì đâu đặng bác bỏ đi mà cho rằng không có cõi Tịnh Ðộ. 

Hai  là  đời  Tấn,  đời  Tống  sắp  về  sau,  người  tu  Phật  đều  đua  nhau  lấy  việc  Thiền 

định quán tưởng làm cao thượng hơn làm cho ý “trực chỉ đơn truyền” gần đến mờ lấp. 

Bây giờ tổ Ðạt Ma mới xướng ra cái lý đoạt sự ấy, các Tổ kế tiếp chấn hưng thêm, chỉ 

muốn đạo lý ấy (trực chỉ thiền) phóng đại quang minh ra mà đạo lý ấy không phân biệt có 

Phật có chúng sanh gì cả, nghĩa là chỉ một lý tánh mà thôi. Nay pháp môn Tây phương 

đây chính là vì mở bày cho chúng sanh thú hướng về Phật. Ðạo lý ấy tâm và cảnh đều 

tịch tịnh. Nay pháp môn Tây phương đây chính là vì lấy nước Phật làm cảnh, phát tâm 

cầu sanh. Thế tuy lý  không hai  nẻo nhưng các  môn  đình  thi thiết  chẳng đồng. Vì theo 

thời, theo cơ, phép nó sẽ phải vậy. 

Giả sử mới vừa mở pháp Trực Chỉ lại tiếp khen pháp Tây phương, thời ý Trực Chỉ 

rốt cuộc không do đâu tỏ đặng. Cho nên, biết rằng: đức Lục Tổ bên Thiền tông cùng với 

các Tổ bên pháp môn Tịnh Ðộ dù rằng lập môn có khác; chớ nếu đổi lại thì cũng đồng 

nhau, gọi bằng “dịch địa giai nhiên” (18). 

2. “Tuồng như chê, thiệt ra khen”: Ðức Lục Tổ ngài nói cái thuyết Ðông, Tây chỉ là 

để khuyên người cốt yếu phải thiệt tâm làm lành là hơn, đừng nguyện suông vô ích, chớ 

nào ngài nói không Tây phương? 

Dụ như: Ðức Khổng Tử sanh ở nước Ðông Lỗ. Người nước Tề làm ác, trong đó có 

kẻ ngưỡng mộ đức Khổng Tử nên kẻ ấy cầu tản cư qua nước Lỗ. Còn như người nước Lỗ 

làm ác trong đó có kẻ mộ đức Khổng Tử thì cầu tản cư qua nước nào? 

Số là nói: “Hễ làm lành là thiệt học với đức Khổng Tử”, chớ nào từng nói không 

nước Ðông Lỗ? 

Lời đức Lục Tổ nói đó, lý đó chính như trong kinh nầy nói: “Ắt dùng đa thiện căn 

mới đặng sanh về nước kia”, thế thời đâu đặng nói rằng ngài chê! 

3. “Chẳng vì kẻ sơ cơ” là đức Lục Tổ ngài nói: “Giới, Ðịnh, Huệ của Ta chỉ tiếp 

người bực tối thượng thừa”, mà nay kẻ sơ tâm hạ phàm chỉ tự hào có chút mảy thế trí (trí 

thế gian) đã coi rẻ pháp Tây phương, quấy bàn lý Bát Nhã chẳng những vô ích mà lại hại 

thêm. 

Cho nên quyển Pháp Bửu Ðàn Kinh, dè chớ đưa cho kẻ sơ cơ xem đọc. Nếu trao 

cho  người  không  phải  căn  trí  Ðại  thừa  thời  họ  liền  lạc  vào  loài  cuồng  ma,  thiệt  đáng 

thương tiếc! 

4.  “Biên  chép  có  sai  lầm”  là:  Trong  Ðàn  kinh  lại  nói  Tây  phương  cách  đây  10 

muôn 8 nghìn dặm; thiệt là nhận lầm lấy cõi Ngũ Thiên Trúc đồng cho là nước Cực Lạc 

vậy. 

Ngũ Thiên Trúc với nước Chấn Ðán (Tàu) đồng là cõi Ta Bà uế độ, nào cần phân 

biệt nguyện Ðông nguyện Tây. Mà nước Cực Lạc tự cách xa Ta Bà đây đến 10 muôn ức 

cõi Phật. 

Số  là  với  bổn  Ðàn  kinh  đều  là  người  hậu  học  biên  chép,  đâu  giữ  khỏi  sai  lầm. 

Chẳng thế thời Tổ ngài mượn cõi Tây Vức để dụ cõi Tây phương kia vậy thôi. Người xưa 

nói: “Tận tín thơ, bất như vô thơ” là ý đây vậy.  (Mỗi việc gì cũng đều tin theo sách cả thì 

đừng có sách còn hơn, là cái bệnh cũng như đây vậy). 

Huống chi với cõi Tây Phương, nghìn Phật đồng khen. Nay lại nghi lời nghìn Phật 

mà tin lời của một vị Tổ! Ôi! Với lời Phật còn không đủ tin, huống nữa là lời của Tổ ư!?? 

Vậy ai là người minh trí, hãy vì người đời giải quyết giùm tâm nghi để cho họ phát 

khởi tâm chánh tín. Nơi nơi chỗ chỗ tùy ở đến đâu cũng rộng ra khen ngợi khắp truyền 

tới đó; tức là thay thế cho các đức Phật ra tướng lưỡi rộng dài, tức là trả ơn sâu cho Phật. 

Bằng ai trái cãi lời Phật, cố làm lời ma thuyết thời mắc tội ngay, đâu thể nói cho hết!!! 

Nay dùng một lời dụ cho rõ: Như ở đây có người, mỗi ngày nói ra một vạn lời để 

chê bai một vạn vị Phật; như thế chứa đủ một nghìn năm, người ấy tội nghiệp thiệt vô 

lượng vô biên. Lại có người nói ra một lời ác bác rằng không cõi Tịnh Ðộ, cản trở người 

niệm Phật, người đây tội nghiệp quá hơn người trước gấp trăm, gấp nghìn, hàng vạn phần 

hơn nhẫn đến không còn số tính. Vì sao thế? Bởi vi trần chư Phật đều tán thán cõi Tây 

Phương, chỉ muốn cho mỗi người đều thành Phật. Nay riêng một mình người ấy sanh tâm 

phỉ báng, tức là phỉ báng tất cả vi trần các đức Như Lai, hãm hại cho tất cả chúng sanh 

thường chìm trong bể khổ chẳng đặng thành Phật. Cho nên mắc tội mới nặng như thế! 

Rất phải cẩn thận lời nói cho lắm! 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh khắp soi là nghĩa “6 phƣơng Phật đồng khen”.  



Sao:  Ánh  linh  thiêng  tự  sáng,  xa  tuyệt  chính  giữa  và  hai  bên,  Phật  chiếu  không 

riêng, nào phân đây đó; cho nên đặng một không ngại với nhiều, chủ bạn lẫn thành không 

ngại thời ngàn sai tuy cách mà chẳng khác nhau, lẫn thành thời muôn pháp chẳng hẹn mà 

tự hợp hội. Thế thời 6 phương chẳng lìa nơi gang tấc (tâm niệm); các Ðức Phật đều hiện 

trong đầu mảy lông. Thế thời, nay kinh nầy đây sẽ ở chỗ nào? 



THÍCH KINH ƢNG TÁN (phân ra làm hai phần) 

1.  Trưng Danh (gạn danh đề) 

2.  Thích Nghĩa (giải thích nghĩa) 



TRƢNG DANH 

Nầy Xá Lợi Phất! Trong ý ông nghĩ sao? Cớ gì tên là "kinh Nhứt Thiết Chư Phật 

Sở Hộ Niệm"? 



          Sớ: Có tên ắt  có  nghĩa.  Nay tỏ bày nghĩa đó mới  đáng vƣng làm, không chỗ 

nghi vậy.  



Sao:  Ðề  mục  16  chữ  nay  chỉ  gạn  8  chữ  sau  là  do  4  chữ  "bất  khả  tư  nghì",  Phật 

Thích Ca Ngài khen, nghĩa kia đã rõ. 

Phật phương khác khen, thêm 8 chữ nầy nên gạn nghĩa đó: Thế nào là Phật hộ? Và 

Phật  niệm  bằng  cách  nào?  Bởi  vì  văn  trước  dạy  phải  tin  kinh  nầy.  Văn  đây  rằng:  Với 

nghĩa đã rõ rồi vậy sau mới tin chắc được. 



THÍCH NGHĨA (phân ra làm ba phần) 

                             1.  Văn Trì (nghe rồi giữ) 

                             2.  Lợi Ích (đƣợc lợi ích) 

                             3.  Miễn Tín (gắng sức tin) 



VĂN TRÌ 

Nầy Xá lợi Phất! Nếu có thiện nam tử thiện nữ nhơn nào nghe kinh này và nghe 

danh hiệu các Ðức Phật rồi, đều phải thụ trì. 



           Sớ:  “Nghe  kinh  này”  là:  Lặp  lại  văn  trƣớc  nói  y,  chánh,  tín,  nguyện  và  trì 

danh đƣợc vãng sanh v.v... “Ngƣời nghe thọ trì” tức văn trƣớc nói pháp tam huệ và 

pháp tam tƣ lƣơng, cớ vậy.  



Sao:  “Nghe” tức Văn Huệ; Thọ tức Tư Huệ; Trì tức Tu Huệ. Văn tức nghĩa Tín; 

Thọ tức nghĩa Nguyện; Trì tức nghĩa Hành.  Rõ thấy văn trước đã giải. 



          Sớ: Nghe danh hiệu chƣ Phật tức là lặp lại trên: “Nghe danh hiệu chƣ Phật ở 

6 phƣơng”. Vì nghe kinh đã thọ trì thì nghe danh hiệu Phật cũng phải thọ trì.  



Sao: Hỏi: Kinh này “nghe danh hiệu Phật A Di Ðà làm cái nhơn vãng sanh” cũng 

đủ rồi, nào lại gồm nghe danh hiệu chư Phật làm chi nữa? 

Ðáp:  Công  đức  của  Phật  A  Di  Ðà  được  Hằng  sa  chư  Phật  đồng  khen  thời  nghe 

danh hiệu chư Phật, biết chư Phật khen mới tín thọ kinh nầy càng thêm thân thiết; cho 

nên đều nêu vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm quyển thứ 6 bài văn Hồi Hướng nói: “Lại ở chỗ Phật, được nghe 

danh hiệu Phật, càng thêm gặp gỡ vô số chư Phật” tức là ý nghe kinh nầy và nghe danh 

hiệu của chư Phật vậy. 



          Sớ: Kinh Ðại Bổn nói: “Có nhiều  vị  Bồ Tát muốn nghe kinh này, mà không 

đƣợc nghe”.  

          Lại trong kinh nói: “Thà ở dƣới địa ngục mà đƣợc nghe danh hiệu Phật” thời 

biết nghe kinh này và nghe danh hiệu chƣ Phật rất chẳng phải là sự dễ.  

Sao: Vị Bồ Tát muốn nghe mà chẳng được nghe thời với bực nhị thừa kẻ phàm phu 

ta khá biết vậy. 

Lời kệ kinh Ðại Bổn: “Nếu đời trước chẳng tu Phước Huệ thời đối với chánh pháp 

đây không đặng nghe”. Ðã từng vâng thờ các đức Như Lai nên mới có nhơn duyên được 

nghe nghĩa kinh này. 

“Ở dưới địa ngục được nghe danh hiệu Phật” là: Kinh Hoa Nghiêm lời kệ nói: “Thà 

chịu khổ trong Ðịa ngục mà được nghe danh hiệu chư Phật; chớ chẳng muốn sanh trong 

cõi trời mà chẳng đặng nghe danh hiệu Phật”. 

Nên biết kinh nầy, với danh hiệu Phật chẳng dễ gì nghe vậy. 

Nay được nghe đó, khá chẳng tin thọ hay sao? 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh tự giữ lấy kiểu mẫu là nghĩa nghe kinh này. Tự tánh 

tự giác Bổn Phật, Thỉ Phật là nghĩa nghe danh hiệu chƣ Phật.  



Sao:  Tự  tánh  tự  giữ  gìn  lấy  qui  tắc  của  nó  thời  “đức  tôn  giả  (Tu  Bồ  Ðề)  không 

thuyết  pháp, ta (Ðế Thích) cũng không nghe”;  thế thiệt  là lý Bát  Nhã. Tự tánh tự  giác 

chiếu lấy bổn thỉ của nó thời không danh, không tự, không thể, không tướng thế gọi là 

Như Lai. Vậy thời với pháp mầu khó tin giữa thế gian đây dù không nghe mà được đành 

rành tỏ rõ; với hồng danh của hằng sa chư Phật bặt thinh mà vẫn ầm ầm bên tai. Nên nói: 

Với những kinh chưa nghe, tin đó không nghi; vưng thờ chư Phật không bỏ qua vậy. 



LỢI ÍCH 

Các thiện nam tử, thiện nữ nhơn đều được tất cả các đức Phật đồng hộ niệm, đều 

đặng bực bất thối chuyển nơi quả a nậu đa la tam miệu tam bồ đề. 



          Sớ: Vì chƣ Phật hộ niệm nên đặng bực bất thối chuyển bồ đề.  Nghĩa bất thối 

đã thấy giải văn trƣớc.  



Sao: Văn trước gạn hỏi: “Thế nào là hộ niệm?”, văn đây chỉ ra căn do ấy. Ý nghĩa 

là  người  nào  thụ  trì  kinh  nầy  và  được  nghe  danh  hiệu  chư  Phật  thời  được  chư  Phật  hộ 

niệm cho khiến không thối tâm. 

Lại bản kinh của nhà Ðường dịch nói: “Ắt được 10 phương 10 số Căng Già hà sa 

các  đức  Phật  đồng  nhau  thâu  nhận”,  thời  chẳng  phải  chẳng  những  6  phương  mà  cũng 

chẳng những một số hằng sa mà thôi. 



          Sớ: Chữ A, dịch: Vô. Nậu-đa-la, dịch: Thƣợng. Tam-miệu dịch: Chánh Ðẳng; 

Tam-Bồ-đề,  dịch:  Chánh  Giác,  tức  là  bực  Vô  Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác; 

nghĩa là bực đã giác ngộ chân chánh, bình đẳng không còn bực nào hơn nữa.  



Sao: Với quả vị cứu cánh cực điểm gọi là “vô thượng”, vì đối với bực hạ nên nói 

không còn bực nào cao hơn nữa. Chính xét được chân lý chắc thật nên gọi là Chánh; vì 

đối với tà. Xem xét Tục đế bằng tâm bình đẳng nên gọi là Ðẳng; cũng gọi là Biến Mãn vì 

không thiên lệch không phân biệt giai cấp. Chữ Giác là sáng tỏ trong tâm mình. Chánh 

Giác là gồm có hai nghĩa:  Vô Thượng và Chánh Ðẳng. Nói chữ Giác đây là bực Chánh 

Giác Vô Thượng Chánh Ðẳng vậy. 

Bởi loài xuẩn động hàm linh đều có tánh Phật thời quả Bồ Ðề đây Phật cùng chúng 

sanh xưa nay không hai. Nhưng bị vô minh là nghiệp chướng che phủ mới thành mê vọng 

chấp trước phân biệt ngã, nhơn. Ðó là tà giác, chẳng kêu là Chánh. Tất cả lục phàm đều 

như thế. Hàng Thanh Văn, Bích Chi chỉ phá được kiến hoặc, tư hoặc; tuy cũng đặng đạo 

quả Bồ Ðề nhưng Ðạo kia chưa được trung chánh vì chỉ tự giác. Ấy là thiện giác, không 

kêu là Ðẳng. Tất cả Bồ Tát đã hết trần sa hoặc, nhưng chưa hết vô minh hoặc; tuy đặng 

bực chánh đẳng bồ đề, nhưng đối với bực Phật còn kém xa, không gọi là vô thượng! 

Duy một mình Phật vọng hết giác mãn như mặt trăng đêm rằm, không còn có bực 

Giác nào hơn nữa nên gọi là bực Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác vậy. Nay chỉ trì 

danh hiệu Phật, nhờ Phật hộ niệm, đối với bực Giác như thế tức đặng bất thối chuyển, 

nghĩa  là  thẳng  đến  đạo  tràng,  trọn  không  còn  đọa  trong  3  cõi  và  lưng  chừng  nơi  hóa 

thành, quyết định thành Phật. 

Kinh Ðại Bổn ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Nghe danh hiệu ta rồi, với quả a nậu 

đa la tam miệu tam bồ đề mà có thối chuyển ấy thời ta không thủ ngôi chánh giác”. 

Lại  nói:  “Do  vì  đối  với  pháp  đây,  không  chịu  nghe  nên  có  một  ức  Bồ  Tát  thối 

chuyển nơi quả a nậu đa la tam miệu tam bồ đề”. 



          Sớ: Văn trƣớc nói: “A Bệ Bạt Trí”, chính là văn đây nói nghĩa bất thối Bồ Ðề 

vậy. Nhƣng trƣớc khi vãng sanh và sau vãng sanh, ý có hơi sai khác.  



Sao: A Bệ Bạt Trí mà gọi rằng Bất Thối đó, chính là nói đối với quả Vô Thượng 

Bồ Ðề không thối chuyển vậy. 

Song văn trước nói: “Người sanh nước kia đều đặng bực bất thối”. 

Văn đây nói: “Nghe kinh này và nghe danh hiệu Phật, thế đều đặng bực bất thối” 

thời chẳng đợi sanh về nước kia mà trước khi chưa sanh về, tức đã đặng thành tựu, thiện 

căn Bồ Ðề không thể hư hoại; huống lại sanh về kia rồi mà có thối chuyển hay sao! 

Lại có hai nghĩa: 1. Hiện thời không thối như trên đã nói. 2. Dầu người kia ít tuổi 

thọ, nhiều nghiệp chướng, chẳng đặng vãng sanh, nhưng nhờ sức chấp trì của mình đây 

và sức Phật hộ niệm, ắt qua đời sau với thiện căn Bồ Ðề cũng chẳng tan mất, rốt ráo đặng 

sanh về cõi Phật kia. 

Người xưa nói: “Ðời nay đã gieo các hột giống Bát Nhã này, dầu nay chưa tỏ ngộ, 

nhưng qua đời sau vừa ló đầu ra, mặc dầu ở trong tánh Bát Nhã sẵn sàng thọ dụng”, chính 

là nghĩa đây vậy. 



Sớ: Xứng lý thời tự tánh thƣờng giác là nghĩa Bất Thối Bồ Ðề.  



Sao: Tánh khôn thiêng riêng chiếu, rỡ rỡ thường tri, không giảm không tăng, không 

đắc, không thất, Bồ Ðề tức ta, ta tức Bồ Ðề, tấn còn không có làm gì có thối? 



MIỄN TÍN (phân ra làm ba phần) 

                   1.  Nhơn văn tín thọ (nhơn nghe tin chịu) 

                   2.  Tùy nguyện đắc sanh (theo nguyện sanh về) 

                   3.  Tổng kết tín nguyện (gồm kết nguyện tin) 



NHƠN VĂN TÍN THỌ 

Thế cho nên, này Xá Lợi Phất! Các ông đều phải tin chịu lời của ta và lời nói của 

chư Phật. 



          Sớ: “Ðều phải tin thọ”: ấy là lời khuyên lần thứ ba. Có ngƣời phân cho đoạn 

văn đây thuộc về phần lƣu thông, nhƣng nay cũng để thuộc về phần Chánh Tông vì 

do  nƣơng  văn  trên,  chính  khuyên  ngƣời  tín  thọ  khiến  đặng  vãng  sanh.  Hai  văn 

trƣớc đều khuyên phát nguyện.  Văn đây lại khuyên tín thọ.  



Sao: “Khuyên lần thứ ba” là: Văn trên nói: “Nghe lời nói ta đây, chỉ phải trì danh 

thời đặng sanh”, nhưng chưa rõ: thối hay là không thối. Văn đây nói: “Chẳng những đặng 

vãng sanh mà với quả Vô Thượng Bồ Ðề ắt hằng không thối chuyển”. 

Như thế thời nguyện càng thêm thiết, cho nên nói ba lần khuyên chưa thuộc phần 

lưu thông là do Tín, Nguyện, Vãng Sanh là cang yếu trong bộ kinh này. Văn sau trùng 

trùng khuyến tín, khuyến nguyện, phân thuộc phần Chánh Tông đối với nghĩa là đúng. 

“Các ông” là chính  chỉ  ông Thân Tử nhẫn đến đại  chúng hiện tiền và gồm  tất cả 

các chúng sanh đời vị lai v.v.. 

Bởi vì với một vị Phật ngài nói đã tin chắc, huống chi chư Phật đồng khen, lại còn 

nghi chi. Tín, Hạnh, Nguyện ba món, không đặng thiếu một, cho nên văn trước khuyến 

nguyện, văn đây lại khuyến tín. 

Lại khuyến là gì? Văn trước, trong văn 6 phương Phật đã khuyên phải tin kinh này. 

Văn đây lại nói rành: “Phải tin lời ta”. Bởi vì không nguyện là do trong tâm không 

tin. Không tin thời không do đâu khởi hạnh tu. Cho nên đối với trong kinh này, Phật Ngài 

trùng trùng khuyến tín. 

Như kinh Ðại Bổn nói: “Người không tin lời Phật nói chính người đó trong ác đạo 

mới tiến hóa ra, tội thừa chưa hết, ngu si, bất tín, chưa đặng giải thoát”. 

Lại ngài Pháp Tạng nguyện rằng: “Hết lòng tin mến muốn được về cõi của ta, 10 

tiếng niệm Phật ắt được sanh về, duy trừ tội ngũ nghịch và phỉ báng chánh pháp”. Báng 

chánh pháp là nghĩa “bất tín” vậy. 

Lại kinh Văn Thù Bát Nhã như văn trước đã dẫn, rốt sau cũng nói rằng: “Duy trừ 

người bất tín”. Lại kinh Hoa Nghiêm nói: “Tin là gốc của Ðạo, tin là mẹ sanh ra công 

đức” mà Phật lại nói mãi không thôi, đâu luống vậy ư? 

Ngài Thanh Lương Ðại Sư nói: “Ông Cao Tề Ðại Hạnh Hòa thượng tôn sùng pháp 

niệm Phật dùng 4 chữ dạy bảo, nghĩa là: hai chữ “tin nhớ” không lìa trong tâm, hai chữ 

“kính niệm” không lìa nơi miệng. Sanh về Tịnh Ðộ cần yếu phải có tâm tin.  Nghìn người 

tin thời nghìn người được sanh về, muôn người tin thời muôn người được sanh về. Tin 

danh  hiệu  Phật  thời  chư  Phật  liền  cứu,  chư  Phật  liền  hộ  niệm.  Tâm  thường  nhớ  Phật, 

miệng  thường  niệm  Phật,  thân  thường  kỉnh  Phật  mới  gọi  là  thâm  tín.  Mặc  ý  sớm  hay 

muộn gì quyết không có phép nào lại trụ trong cõi Diêm Phù Ðề này”. Văn đây khuyên 

người đời phát tín tâm rất là thiết yếu. 



          Sớ: Tín là nghĩa “không nghi”, Thọ là nghĩa “tin rồi lãnh nạp  không quên”. 

Tín mà không Thọ cũng nhƣ không Tín vậy.  



Sao:  “Tín  mà  không  thọ  lãnh”:  Ví  như  có  người  đem  cho  vật  báu  rất  tin  không 

nghi, song mà cứ cự mãi không nhận lấy, dầu tin cũng chẳng ích gì! Cho nên nói “cũng 

như không tin” vậy. 



          Sớ: Lại chữ tín tức là tâm thanh tịnh nhƣ trong bộ Duy Thức đã nói.  



Sao: Trong Thành Duy Thức Luận nói: “Ðức Tín tánh cách nó là tâm tịnh”, nghĩa 

là đối với chỗ thật đức hay thâm nhẫn ưa muốn (bởi có trí huệ tin hiểu thấy được lý chân 

đế, nên gọi chỗ thật đức). Thế nào là tâm tịnh?  Vì tâm thù thắng vậy. Như ngọc Thủy 

Thanh hay làm cho nước đục được trong. 

Lại trong các món nhiễm, mỗi món đều có hình tướng; chỉ có tâm bất tín tướng nó 

vẩn đục, lại hay khuấy đục đến các tâm vương, tâm sở. Tỷ như vật rất nhơ vì nó đã làm 

nhơ mình lại nhơ lây người khác. Nếu tâm tín chính là đổi được cái tướng nhơ kia, nên 

lấy tâm tịnh làm tướng. 

Nay người tu Tịnh Ðộ chủ về tâm tịnh; tâm tín là việc gấp cũng rõ lắm rồi. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh bản lai vẫn là Phật là nghĩa “tín thọ”.  



Sao:  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Bực  Thập  Tín  toàn  dùng  quả  Phật  làm  tín  tâm  của 

mình” (mỗi bực giữ 10 tín). 

Bởi do Phật tức là tâm, cho nên trong tâm chúng sanh, mỗi niệm mỗi niệm thường 

có tánh Phật thành ngôi chánh giác. Nên người mà dấy lòng tin như vậy thì đối với ý mầu 

chốn Kỳ Viên, lời nhiệm của nghìn vị Phật, chỉ một thời người ấy đã thụ trì tất cả. 



TÙY NGUYỆN ÐẮC SANH 

Nầy  Xá  Lợi  Phất!  Nếu  có  người  trước  đã  phát  nguyện,  nay  đương  phát  nguyện, 

hoặc sau sẽ phát nguyện để muốn sanh về nước Phật A Di Ðà kia thì các người đó đều 

đặng bực bất thối chuyển đối với quả a nậu đa la tam miệu tam bồ đề nơi cõi nước kia, 

hoặc đã vãng sanh, hoặc nay vãng sanh, hoặc về sau sẽ vãng sanh. 



          Sớ: Văn trƣớc nói: “Tín, Thọ”, văn đây nói: “Tin rồi phát nguyện vãng sanh” 

vậy. Ðã nguyện, nay nguyện và sau nguyện là phối với ba thời quá khứ, hiện tại và 

vị lai.  

          Nói ba thời kỳ đó để rõ rằng: Hễ có nguyện, không một ngƣời nào mà chẳng 

vãng sanh.  



Sao:  “Ðã  phát  nguyện,  đã  vãng  sanh”  là:  Thì  trước  khi  Phật  nói  kinh  này,  đã  có 

người cầu nguyện sanh về nước kia, đã được vãng sanh rồi. 

“Nay nguyện, nay sanh” là chánh thời kỳ Phật còn tại thế vậy. 

“Sau nguyện, sau sanh” là: Nghe kinh này vừa rồi, mãi cho đến ngày nay, ngày sau 

và đời sau nữa.... 

Văn trước nói: “Bất thối Bồ đề”, văn sau nói người đặng vãng sanh đó rõ ràng: “Hễ 

người phát nguyện thời ngay đương đời đây đã thuận theo đường Chánh Giác rồi, huống 

đã đặng vãng sanh ư?” 

“Không  một  người  nào  chẳng  được  sanh”  là:  Rõ  nói  những  người  vãng  sanh  rất 

nhiều đến vô lượng. 

Hỏi: Người được sanh đã nhiều vô lượng, nay sao tình cờ mới thấy có một người? 

Ðáp:  10 phương thế  giới  đông như số  vi trần, những người  vãng sanh kia nào  ai 

biết được số hạn. Nay ngươi chỉ thấy cõi Ta Bà chớ không thấy nhiều cõi như số vi trần 

trong 10 phương. 

Lại hỏi: Người sanh đã nhiều vô lượng; cõi kia làm sao mà chứa cho hết? 

Ðáp: Biển cả chứa trăm sông mà chẳng tràn, gương sáng trùm muôn tượng còn có 

dư, huống cõi Tịnh Ðộ ư? Tức tâm là tịnh độ, tức độ là tâm vì lẽ lấy qui về tâm thì nào lại 

chẳng chứa hết? 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh nó chẳng phải quá khứ, vị lai và hiện tại là nghĩa “đã 

sanh, nay sanh và sau sanh”.  



Sao:  Muôn  năm  thâu  vào  trong  một  niệm  thì  xưa  nào  mà  chẳng  phải  nay?  Một 

niệm suốt đến muôn năm thì nay nào chẳng phải xưa? Thế thời mỗi niệm mỗi niệm dạo 

đi nước Cực Lạc, mỗi giờ mỗi giờ ra mắt Ðức Từ Tôn, đâu chẳng phải vãng sanh đấy? 

Tâm  quá  khứ  không  thể  đặng.  Ðã  không  tâm  ấy  còn  ai  nữa  mà  vãng,  mà  sanh,  nhưng 

không sanh mà sanh. Ðó là cái nghĩa “đã sanh, nay sanh và sau sanh”. 



TỔNG KẾT TÍN NGUYỆN 

Thế nên này Xá lợi Phất! Các gã thiện nam tử, thiện nữ nhơn, nếu có người tin cần 

phải phát nguyện để nguyện sanh về cõi nước kia. 



          Sớ: Văn trƣớc nói: “Có nguyện thời ắt có sanh” thời nhơn quả rõ ràng, chỉ e 

ngƣời không tin cùng ngƣời tin mà không nguyện sanh, cho nên tổng kết tâm tín và 

nguyện, nghĩa là nếu ai không tin thì thôi, còn nếu có ngƣời tin thì nên phát nguyện 

sanh về nƣớc kia. Ðây là lần khuyên thứ tƣ.  



Sao: “Lần khuyên thứ tư” là: Từ lần khuyên ban đầu đến lần khuyên thứ hai đều 

nói: “ Phát nguyện cầu sanh”, đến trong lần khuyên thứ ba lại nói rõ ràng: “Nguyện là từ 

tâm  tín  mà  khởi”.  Như  trên  ba  lần  nói  chỉ  là  khuyên  nói  cần  phải  phát  nguyện,  nhưng 

chưa nói rõ công đức phát nguyện. 

Văn đây nói: “Ðời quá khứ, đời vị lai và đời hiện tại, hễ có người nguyện, không 

một người nào mà chẳng được sanh”, mới biết cái nguyện lực rộng lớn như thế, đâu đặng 

không tin, đâu đặng không nguyện? Nên nói bốn lần khuyên và nói lời tổng kết. 

Ngài    Trí  Giả  nói:  “Ngục  Hỏa  xa  hiện  tướng  còn  đặng  vãng  sanh”.   Huống  chi 

giới, định ròng tu, công chẳng luống uổng. Ðây là lòng tin rất tột vậy. 

Ngài Vĩnh Minh nói: “Kiếp đá còn có thể mòn, chớ nguyện ta không bao giờ thay 

đổi”; đây là lời nguyện rất rộng vậy. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh Nhƣ và Trí thầm hiệp, ấy là nghĩa “trí và nguyện đều 

thành”.  



Sao: Thuần nhiên chơn thật mà không luống là nghĩa “tự tánh chơn như” vậy. Thế 

nên gọi là Tín. Xí nhiên tưng bừng sanh ra mà không cùng tận  ấy là nghĩa “tự tánh trí 

huệ” vậy; thế gọi là Nguyện. 

Như hiệp với Trí; Trí hiệp với Như. Ngoài Trí không Như, ngoài Như không Trí. 

Văn Thù là bực Tín Thủ sẵn đủ trong nhứt tâm, Phổ Hiền là bực Nguyện Vương, cũng 

không rời trong nhứt niệm. 

---o0o--- 

 Quyển 4 D 

D.  HỖ CHƢƠNG NAN SỰ LINH THIẾT CẢM PHÁT 

(Phân ra làm ba) 



                   1. KỶ TÁN CHƢ PHẬT (Thích Ca khen Chƣ Phật) 

                   2. CHƢ PHẬT TÁN KỶ (Chƣ Phật khen Thích Ca) 

                   3. TỔNG KẾT NAN SỰ (Chung kết việc khó) 



KỶ TÁN CHƢ PHẬT 

Nầy Xá Lợi Phất! Như ta nay đây khâm khen công đức chư Phật bất khả tư nghì. 



          Sớ: Bổn kinh của đời nhà Ðƣờng dịch đã nói: “Nhƣ ta đây rao bày khâm khen 

đức Vô Lƣợng Thọ Phật”.  Kinh nầy nói: “Khâm khen các đức Phật”.  Nƣ lời Cổ 

Nhai nói: “Do vì đức Phật Di Ðà với chƣ Phật đồng một pháp thân”.  



Sao:  “Ðồng một pháp thân” là như kinh Hoa Nghiêm lời tụng nói: “Mười phương 

các đức Phật Như Lai, đồng chung một pháp thân; một thân một trí huệ, Thập lực, Tứ vô 

úy cũng thế”. 

Thời đức Phật Di Ðà tức là các đức Phật, các đức Phật tức là Phật Di Ðà; cho nên 

chẳng nói đức Di Ðà mà nói các đức Phật. Số là gồm đức Di Ðà cùng các đức Phật đồng 

khâm khen đức Thích Ca vậy. 



          Sớ: Bản dịch đời nhà Ðƣờng do đức Di Ðà gồm các đức Phật; nay kinh này: 

Do  các  đức  Phật  gồm  đức  Di  Ðà.  Nếu  cả  hai  thuyết  gồm  nói  đủ  thời  với  văn  đã 

thuận mà nghĩa lại cũng cụ túc.  



Sao: “Ðủ hai thuyết” là nói: Như ta nay đây khâm khen đức Phật  A Di Ðà, cùng 

với  các  đức  Phật  đều  có  công  đức  bất  khả  tư  nghì;  thế  thời  văn  kinh  đã  thuận  mà  với 

nghĩa đồng một Pháp thân cũng ở trong đó, văn nghĩa đều tốt. Nên biết ngài La Thập vốn 

có ý đây, nhưng vì ngài muốn bớt văn cho dễ, ngài Huyền Tráng dịch sau chỉ vì riêng 

nói; ấy là muốn cho người đối trong hai kinh khéo hiểu nói ý kia mà không chấp nơi văn 

tự vậy. Lại các đức Phật với Phật Di Ðà đồng nhau cũng là bất khả tư nghì. 



CHƢ PHẬT TÁN KỶ (Phân ra làm 2 phần) 

                             1.  ÐẮC ÐẠO NAN (Chứng đạo là khó) 

                             2.  THUYẾT PHÁP NAN (Nói pháp là khó) 



ÐẮC ÐẠO NAN 

Hết thảy các đức Phật kia cũng khâm khen công đức của ta bất khả tư nghì mà nói 

lời như vầy: “Thích Ca Mưu Ni Phật hay làm những việc ít có rất khó, lại hay ở trong cõi 

nước Ta Bà nhằm đời dữ năm trược: Kiếp trược, kiến trược, phiền não trược, chúng sanh 

trược và mạng trược mà được chứng quả a nậu đa la tam miệu tam bồ đề”. 



          Sớ: Mỗi vị Phật khâm khen lẫn nhau là vì để tiêu biểu pháp môn Tịnh Ðộ này, 

quyết phải tín thọ.  



Sao: “Mỗi vị Phật lẫn nhau khen” là: Vì với pháp môn niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ 

đây, dẫu một vị Phật riêng khen cũng phải tín thọ không nghi; huống nay chẳng những 

một đức Thích Ca khen nơi hội Kỳ Viên mà thôi, cho đến chư Phật ở sáu phương cũng 

vẫn đồng khen ngợi. Lại Phật đây, Phật kia lẫn nhau tán thán, há chẳng phải pháp môn tối 

yếu siêu sanh thoát tử hay sao? Thế nên nhắc lại bốn phen dặn dò, nhiều phương dạy bảo, 

ơn hơn mẹ đẻ, nhơn quá trời cao, dầu cho có làm hạnh chi đến tan xương nát thịt đi nữa 

cũng khó mà đền đáp cho vừa. 



          Sớ: “Các Ðức Phật kia” tức là Phật Di Ðà cùng 6 phƣơng chƣ Phật vậy. Thích 

Ca, dịch: Năng Nhơn; Mƣu Ni, dịch: Tịch Mặc.  



Sao: Năng Nhơn Tịch Mặc, đủ có hai nghĩa: 1. Theo đối đãi mà nói thời chữ Năng 

là pháp phương tiện quyền khéo chìu theo cơ ưa hợp. Chữ Nhơn là trí, đức hồng ân khắp 

nhuần  muôn  loại,  là  lòng  đại  bi  lợi  vật.  Chữ  Tịch  là  lặng  vậy  bất  động,  bặt  dứt  muôn 

điều.Chữ Mặc là vắng vậy, quên lời, hằng lìa sự hý luận, ấy là cái đại trí hiệp với chơn lý. 

2. Với viên dung mà nói: Do vì bi tức là trí nên trọn ngày độ sanh mà không có tướng 

chúng sanh nào khá độ; đấy là tức Ðộng mà Tịnh vậy. 

Do vì Trí tức Bi nên chẳng khởi lên một mảy niệm mà thường độ chúng sanh; đây 

tức là Tịnh mà Ðộng vậy. Cho nên biết rằng chỉ nói hai chữ Bi, Trí nhẫn đến một lời thì 

toàn đức của Phật đều gồm được hết. 



          Sớ: Câu “Ít có rất khó” là lời nói chung cả hai việc khó ở dƣới, Làm đủ hai 

việc khó đây nên gọi công đức bất tƣ nghì.  



Sao: “Nói hai việc khó” là: Ở trong đời ngũ trược mà tu chứng đặng quả Bồ Ðề, đó 

là một việc khó. Lại ở trong đời ngũ trược mà nói ra pháp môn Tịnh Ðộ này, đó là việc 

khó thứ hai. Gồm cả hai việc đây thật là cái việc rất khó làm mà duy có Phật làm được. 

Với việc ít có, khó thấy ấy cũng chỉ một mình Phật có đó. 

Lại việc khó làm mà làm được cũng chưa phải là điều ít có. Nay việc rất khó làm 

mà được đó, đấy mới là tột xưa suốt nay, siêu hiền vượt thánh, trên trời dưới trời đồ sộ 

đặc biệt riêng một mình mà không ai so sánh cho bằng bực ấy nên nói là “ít có”. 



           Sớ:  Chữ  Ta  Bà dịch  là  Kham  Nhẫn,  cũng  dịch  là:  Nhẫn  Giới, tức  là  cõi  Ðại 

Thiên Thế Giới của đức Phật Thích Ca Thế Tôn làm Pháp chủ. Chữ “ngũ trƣợc” là 

gì? Do năm việc uế trƣợc nó đánh lẫn lộn nhau làm nhơ đục chơn tánh của chúng 

sanh nên gọi là đời ác trƣợc. Thời kỳ nào không năm món trƣợc đây thì gọi là đời 

thiện tịnh vậy.  



Sao: Kham Nhẫn là do vì chúng sanh ở đây kham xiết đành chịu ba điều độc hại 

phiền não, xoay vần trong đường sanh tử mà không nhàm lìa.  Nhẫn Giới là vì đức Như 

Lai ở trong cõi nầy, riêng một mình ngài chứng đặng bực Tự Thệ tam muội (19). 

Lại thời kỳ sơ kiếp có vị Phạm Vương tên là Nhẫn (20). “Ngũ trược quấy lộn lẫn 

nhau” là bản tánh vốn vắng lặng, do kiếp trược v.v... cả năm trược xáo lẫn nổi lên cát bụi 

bặm, cặn cáu. Như kinh Lăng Nghiêm nói: “Ví như nước đang trong, lấy đất cát quăng 

vô, đất rã làm cho nước mất tánh trong sạch, vì lộn lạo đục ngầu”. 

Chữ Thế là nghĩa “dời đổi không ngừng”. Thời đời trước, đời nầy và sau đời nầy, 

phải có một đời gọi là thiện thế vì bấy giờ không ngũ trược.  Nay nói đời ác thế (21) là 

căn cứ vào thời kỳ Phật Thích Ca đương hiện thế mà nói. 



          Sớ: Chữ “kiếp” đọc đủ tiếng Phạm là Kiếp Ba, dịch là Thời Phận.  Chữ Kiếp 

trƣợc là nó không có cái thể riêng; do có 4 trƣợc kia mà đặt cái tên cho nó (là kiếp 

trƣợc);  các  điều  trƣợc  cấu  cặn  lẫn  với  nhau  tức  là  tƣớng  hiện  thật  của  nó  (kiếp 

trƣợc).  



Sao: “Kiếp trược” là trong một đại kiếp có bốn trung kiếp là: Thành, Trụ, Hoại, và 

Không. Mỗi một Trung kiếp đều có 20 tiểu kiếp, xây vòng tăng, giảm. 

Thuở mà loài người tuổi sống tăng đến khi mỗi người sống được 8 muôn (80.000) 

tuổi là số tăng đã tột. Lại một trăm năm giảm xuống một tuổi, cứ giảm như vậy cho đến 

khi con người còn sống được hai muôn (20.000) tuổi, tức là vào thời kỳ kiếp trược rồi. 

“Không có cái thể riêng” là do bốn trược sau đều ở trong kiếp trược đây, nhơn đó 

mà đặt tên là "Kiếp trược". Phần của kiếp đây, nội dung hiện tượng của nó là các trược 

đua nhóm lẫn nhau, tơi bời xen lộn, cho nên nói là “trược”. 

Trái lại để thêm rõ trong nước Cực Lạc, đương thời là Phật A Di Ðà hiện tại thuyết 

pháp, là vì thời gian thanh tịnh không phải kiếp trược... Ngày nay chúng ta vì sao đành ở 

trong đời kiếp trược nầy mà chẳng cầu sanh về nước kia ư? Bốn trược sau cũng nương 

theo đây. 

Nên ngài Trí Giả nói: “Cõi Tịnh Ðộ kia vì không có ba độc và năm trược nên gọi là 

cõi ngũ thanh” là ý đây vậy. 



          Sớ: Kiến trƣợc là lấy năm món lợi sử làm thể, chia ra thì thành 62 cái v.v... 

Các tà kiến lừng lẫy tức là tƣớng của nó (kiến trƣợc).  



Sao: Năm món lợi sử là: 1. Thân kiến: Nghĩa là chấp ngã và ngã sở mà khởi ra tà 

kiến chấp có thân ta. 2. Biên kiến: Nghĩa là chấp đoạn, chấp thường, mất lý trung đạo mà 

khởi ra tà kiến, chấp một bên. 3. Giới thủ:  Nghĩa là chẳng phải chánh nhơn mà chấp cho 

là nhơn, để tu theo lối khổ hạnh của tà đạo mà khởi ra tà kiến, chấp trước rằng ta hãy giữ 

giới (giới của tà đạo). 4. Kiến thủ: Nghĩa là chấp quấy làm phải, như chuyện gánh gai bỏ 

vàng mà khởi ra tà kiến, tự phụ chỗ sở kiến của mình. 5. Tà kiến: Nghĩa là bác đi nói 

không có nhơn quả, mắc về cái tội chấp không, trống rỗng (ngoan không)  gây ra cái thấy 

biết không chánh đáng của bọn tà ngoại. 

Năm  điều  ấy  nó  hay  khiến  chúng  sanh  đi  vào  con  đường  sanh  tử  cho  nên  gọi  là 

"Sử". Nhưng mà cái thể nó mảy mún, nhặm lẹ làm hại chẳng phải nhỏ. Vì đối với năm 

Ðộn sử để nói nên kêu là Lợi sử, nghĩa là nó sai khiến rất nhanh chóng. 

“Chia ra thời thành 62 Sử” là: Dùng hai cái chấp đoạn và chấp thường làm gốc mà 

sắc ấm v.v... năm ấm, mỗi ấm có đủ bốn câu, nhơn cho ba đời thành 60, thêm hai gốc 

Ðoạn và Thường kia cộng thành 62 sử (sai khiến). 

Các cái tà kiến đấy cũng như rừng rậm quấn buộc quanh co, người đời không thể ra 

khỏi, khuấy rối chơn tánh, cho nên nói là “trược”. 

Trái lại với trên là để rõ trong nước Cực Lạc, mỗi người đều đủ sức chánh kiến vì 

chẳng mắc cái kiến trược như chúng sanh ở cõi nầy. 



          Sớ: Phiền não trƣợc là lấy năm món Ðộn sử làm thể, nhơn rộng ra thì nhiều 

đến thành 10 món, 108 món, tám vạn bốn ngàn (84.000) món, và hằng sa đẳng món 

v.v... để vời mắc lấy tam tai, tức là cái hiện tƣớng của phiền não trƣợc.  



Sao: Năm món Ðộn sử là: 1. Tham: Nghĩa là gặp các cảnh thuận tình thì khởi ra 

tâm yêu đắm, vì không thể bỏ lìa 2. Sân: Nghĩa là gặp những cảnh trái tình thì khởi tâm 

hờn giận, vì  không thể  dung nhẫn. 3. Si: Nghĩa là đối  với  cảnh không  phải  trái,  chẳng 

phải thuận thì khởi ra tâm ngu ám, vì không thể xét biết. 4. Mạn: Nghĩa là: Ðối với tất cả. 

Chúng sanh khởi tâm kiêu ngạo trên lấn, dưới lướt, vì không hay kính nhường. 5. Nghi: 

Nghĩa  là  đối  với  các  pháp  lành  khởi  ra  tâm  nghi  nan,  khi  muốn  tấn,  lúc  muốn  thối,  vì 

chẳng hay tự quyết định được. 

Năm cái đây cũng hay khiến người thẳng vào trong đường sanh tử, cho nên gọi là 

"Sử"; sánh với năm sử trước thì nặng nề chậm chạp hơn nên gọi nó là “Ðộn sử”, nghĩa là 

cũng sai khiến mà chậm lụt lắm! 

“Nhơn rộng ra” là đem năm độn sử hiệp cộng với năm lợi sử trước, làm thành 10 

món phiền não. Lại chia ra thời làm thành 98 món phiền não, thêm món thập triền thời 

thành 108 món phiền não. Lại chín chắn suy ra nữa thời tới tám vạn bốn nghìn (84.000) 

phiền  não,  nhẫn  đến  hằng  sa  và  đa  đa  vô  lượng.  Bởi  nó  làm  nhọc  nhằn  tâm  ta,  không 

đặng an ổn, nóng nảy tâm ta không đặng mát mẻ! 

Lại các món rộn ràng, nó ép ngặt tâm thần làm cho tánh chơn minh chẳng xán lạn; 

cho nên gọi nó là “phiền não”. 

Với “mắc tam tai” là do lòng tham nên cảm chịu lấy tai cơ cẩn (đói kém, mất mùa), 

lòng sân cảm chịu lấy tai đao binh; lòng si cảm thụ ra tai tật dịch; nhẫn đến tai nước, tai 

lửa, tai gió các tai nạn lớn, cũng đều do theo một loại của phiền não nó sai khiến cho nên 

nói nó là “trược” vậy. 

Trái lại với trên là để rõ trong nước Cực Lạc, mỗi người đều trí huệ trong sạch vì 

chẳng phải phiền não trược như cõi này. 



          Sớ: Chúng sanh trƣợc là: Một chỗ nói: Lấy ba nghĩa của kinh A Hàm để làm 

thể. Lại chỗ thì nói trộn lẫn với năm ấm: Ấm, kiến thức, mạn khinh; quả báo để làm 

thể. Tên xấu tiếng nhơ tức là tƣớng của nó vậy.  



Sao:  “Ba  nghĩa”  là  Kinh  A  Hàm  nói:  1.  Ban  đầu  kiếp  trụ  do  chúng  sanh  cõi  trời 

Quang Âm bị đọa xuống ở mặt đất nầy. 2. Hòa hợp với 5 ấm để lẫn sanh ra. 3. Tùy theo 

mỗi chỗ (6 đường) để thụ sanh theo mỗi trường hợp; cho nên nói “chúng sanh trược”. 

“Năm ấm” tức là sắc ấm, thọ ấm v.v... Chữ “kiến” là không thật có chủ tể mà chấp 

bướng rằng thân nầy thật có chủ tể, thế là “ngã kiến” (chấp ta, tự ái, bản ngã:  tự nhận 

thấy có làm chủ thân nầy, vật nọ). 

Chữ Mạn là chấp cu sanh chủ tể (“cu sanh” là cái chấp đời trước, còn thừa lại đều 

theo sanh ra với thân đời nầy) gọi là “ngã mạn” (trọng mình khinh người). 

“Quả báo” là đời trước đã tạo nhơn, đời nầy phải chịu quả báo, cũng là nghĩa thọ 

sanh như trên. 

“Tên xấu, tiếng nhơ” là: Ðối với Phật thì “chúng sanh” là cái tên tuổi tiếng tăm rất 

hèn xạ xấu xa bởi luân hồi trong sáu đường, chịu đủ các việc thống khổ cho nên nói là 

Trược. 

Trái lại với trên là để rõ trong nước Cực Lạc, người người toàn là bực thượng thiện 

đồng hội hợp một xứ, vì chẳng phải như chúng sanh mang những danh xưng ác trược như 

cõi này! 



          Sớ:  Mạng trƣợc  là: Lấy sắc và tâm chuyền luôn, nối  giữ  làm thể, thâu thúc 

năm, tuổi, giảm ngắn số thọ tức là tƣớng của nó vậy.  



Sao:  “Chuyền  luôn  nối  giữ”  là:  Y  theo  nghiệp  lực  nó  dẫn dắt  hột  giống thức thứ 

tám; ngoài sắc thân, trong thời tâm thức, liên thuộc lẫn nhau.  Tức là do "hơi thở", "chất 

ấm" và "thần thức", ba cái nó cùng giữ gìn nhau, như hồ keo không cho tan rã (sống trong 

một thời kỳ) đó gọi là Mạng căn.  Nếu rủi ro một cái không luôn giữ cho nhau tức thì cái 

Mạng căn liền đoạn, như chất keo hết dính (chết), nên lấy ba cái đây làm thể của Mạng 

căn. 

“Thâu  năm,  giảm  thọ”  là  đương  trong  kiếp  giảm  đây,  mạng  căn  con  người  sống 

không  đến  trăm  năm  mà  lại  dường  như  bọt,  bóng,  như  đèn  giữa  gió,  trong  giây  phút 

chẳng dừng, rất là ngắn ngủi, cho nên nói là “trược” vậy. 

Trái lại với trên là để rõ trong nước Cực Lạc: Nhơn dân thọ mạng đồng với Phật vô 

lượng vì chẳng phải mạng căn ô trược như cõi này. 



          Sớ: Với ngũ trƣợc mà giải nói nhƣ thế là căn cứ theo phần quả; còn nhƣ kinh 

Lăng Nghiêm nói, hoặc phối vớI tam tế, lục thô; hoặc phối với ngũ ấm thì nghĩa nó 

cũng chẳng khác.  



Sao: “Phối với tam tế, lục thô” v.v... là: Lấy cái kiếp trược phối với nghiệp tướng, 

nghĩa là: Cái  vô minh khi  ban đầu khởi  ra vì  tánh nó liền nhơ trược vậy; kế lấy mạng 

trược phối với nghiệp hệ khổ tướng. 

“Phối  với  ngũ  ấm”  là:  Lấy  kiếp  trược  phối  với  sắc  ấm,  nghĩa  là  với  điều  không, 

điều thấy chẳng rành, cái thấy bậy vốn không, cả hai đều không thật thể vì tánh nó vẫn 

trược vậy. Kế lấy Kiến trược phối với Thụ ấm; kế lấy phiền não trược phối với Tưởng 

ấm; kế lấy chúng sanh trược phối với hành ấm; kế lấy mạng trược phối với thức ấm. 

Nói “không khác” là: Một thuyết trước nói: Tâm không có cái tướng ban đầu là vô 

minh thì vượt khỏi kiếp trược, nhẫn đến không có cái tướng nghiệp hệ khổ thì vượt khỏi 

mạng trược; thế là đoạn được cái vô minh v.v... Nên gọi Phật Ngài ở cõi ngũ trược mà 

chứng quả Bồ Ðề. 

Một thuyết sau nói: Phá được sắc ấm thì vượt khỏi kiếp trược, nhẫn đến phá được 

thức ấm v.v... nên gọi là Phật Ngài ở trong cõi đời ngũ trược mà chứng đặng quả Bồ Ðề. 

Vì hai thuyết nói có chút khác, nhưng nghĩa rất đồng nhau. 



           Sớ:  Trong  Quán  kinh  nói:  “Tạo  cái  nhơn  trƣợc  ác,  bất  thiện  nên  bị  cái  quả 

năm món khổ ép ngặt”. Nay ở đây không nói năm món khổ là văn bớt.  



Sao: “Năm món khổ” là: Lời Sớ nói: “Sự khổ giữa ngũ đạo (năm loài) là hoặc cái 

khổ  ngũ  thống,  cái  khổ  ngũ  thiêu,  cái  khổ  ngũ  ác  (23)  v.v...  rõ  đủ  như  trong  kinh  Ðại 

Bổn,  đây  chẳng  chép  nhiều”.  Do  trược  ắt  có  khổ,  nói  trược  thì  gồm  khổ  nên  nói  “bớt 

văn”. 

  

          Sớ: Ở trong cõi đời ngũ trƣợc đây, những ngƣời có thể tự lập (làm nên mình) 

cũng đã ít lắm rồi; huống đặng thành bực chánh giác, đâu chẳng khó ƣ? Thế là việc 

khó lần thứ nhứt, thế là rõ công đức tự lợi thiệt không thể nghĩ bàn.  



Sao:  “Tự  lập”  là:  Cái  thời  kỳ  đủ  năm  điều  ác  trược  mà  loài  người  sanh  ra  nhằm 

trong đời ấy với hoàn cảnh ngoài thời bị thời thế ép ngặt; với trong thân tâm thì bị mê 

hoặc nghiệp chướng nó buộc ràng. Huống hồ cái thân thể buộc giữa bốn loài, mạng còn 

trong hơi thở. Bởi thế nên muốn sạch mà nó cứ nhơ, cầu lên mà lại rớt trở xuống. Thế mà 

có năng lực ở trong cõi này, khéo phân biệt điều thiện ác là trì giới tu phước để lập được 

cái địa vị chốn nhơn thiên. Kẻ mà được như thế cũng rất ít có lắm rồi! Huống nữa hay ở 

trong cõi ngũ trược này có một số người rất sợ cơn vô thường, biết tu pháp Tứ Ðế, pháp 

Thập Nhị Nhơn Duyên để tự lập cái địa vị các thánh Thanh Văn, Duyên Giác, lại càng ít 

có hơn nữa. Phương chi cũng ở giữa cõi này mà đoạn hẳn màn Vô Minh, vượt cao ngoài 

ba cõi để chứng đặng quả Vô Thượng Chánh Ðẳng Bồ Ðề; thiệt là chẳng khác nào đồng 

ở trong đám nhà cháy mà riêng một mình được ngồi trên chiếc xe báu đi ra; đồng chìm 

dắm trong sông mê mà riêng lên bờ giác. Thế đâu chẳng phải là kẻ nhẫn được những cái 

mà đại đa số người không thể nhẫn; làm được những cái mà đại đa số không thể làm! 

Vậy mới gọi là khó, thế mới là công đức tự lợi không thể nghĩ bàn. 



           Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  Thỉ  Giác  hiệp  với  Bổn  Giác  là  nghĩa  “ta  khen  chƣ 

Phật”. Bổn Giác ngầm hợp với Thỉ Giác là nghĩa “chƣ Phật khen ta”. Tự tánh tịch 

mà thƣờng chiếu; chiếu mà thƣờng tịch là nghĩa Thích Ca Mƣu Ni. Tự tánh không 

nhiễm mà nhiễm, nhiễm mà không nhiễm là nghĩa “ở trong cõi ngũ trƣợc mà chứng 

quả Bồ Ðề”.  

Sao:  Nhơn  trùm  biển  quả,  quả  suốt  nguồn  nhơn  thời  Thỉ,  Bổn  chẳng  hai;  dụng 

chẳng lìa thể, thể chẳng lìa dụng thời tịch và chiếu đồng thời, không nhiễm mà nhiễm, 

khó đặng tỏ biết, là quả Bồ Ðề chìm ngập trong cõi ngũ trược. Nhiễm mà không nhiễm, 

khó đặng tỏ biết, là đồng ở trong cõi ngũ trược mà riêng chứng quả Bồ Ðề. 

Nên biết rằng Phật đây, Phật kia cũng đồng qui về một cái tự tâm tịch vẫn chiếu; 

phiền não hay Bồ Ðề cũng chẳng ra ngoài một niệm Ngộ với Mê thế thì Bổn Sư tức là ta, 

ta tức là Bồ Ðề và chứng đặng Bồ Ðề thiệt không chỗ đặng. 



THUYẾT PHÁP NAN 

Vì các chúng sanh mà ta nói ra pháp này, tất cả thế gian lấy làm khó tin. 



           Sớ:  Văn  trƣớc  là  nói  việc  khó  giữa  loài ngƣời;  văn  đây  là  nói  việc  khó  nhứt 

trong các việc khó vậy.  

          Bởi vì với pháp môn Tịnh Ðộ, tất cả thế gian đều khó tin. Phật ở giữa đời ác 

trƣợc mà chứng đặng đạo quả, lại ngay trong đời ác trƣợc nói trắng ra pháp này để 

độ chúng sanh lại là việc khó rất tột bực trong các việc khó vậy. Thế là việc gấp hai 

lần khó để rõ rằng công đức lợi tha của ngài thật không thể nghĩ bàn.  



Sao: “Nói điều khó tin” lược kể có mười nghĩa. Nay ở trong cõi uế ác đây, chúng 

sanh an tâm chịu đã lâu đời rồi, bỗng nghe nước kia trang nghiêm thanh tịnh, tất là nghi 

không có sự thật đó. Ấy là một điều khó tin vậy. 

Dầu tin có nước kia, nhưng lại nghi rằng 10 phương cõi Phật đều có thể tùy ý muốn 

sanh về cõi nào cũng được, hà tất quyết định sanh về Cực Lạc? Là hai điều khó tin vậy. 

Dầu tin sẽ được sanh về, nhưng lại nghi rằng cõi Ta Bà đây cách xa nước Cực Lạc, 

đến 10 muôn ức cõi, thế làm sao rất xa mà đặng sanh về nước phước đức kia, là ba điều 

khó tin vậy. 

Dầu tin là không xa, nhưng lại nghi rằng tất cả phàm phu tội chướng sâu nặng, làm 

sao mau đặng sanh về nước kia? Là bốn điều khó tin vậy. 

Dầu tin đặng sanh về, nhưng lại nghi rằng sanh về cõi Tịnh Ðộ đó quyết phải có tu 

pháp môn kỳ diệu gì và nhiều món công hạnh mới được; làm sao chỉ tu trì danh hiệu Phật 

mà liền đặng sanh về? Là năm điều khó tin vậy. 

Dầu tin tu pháp trì danh, nhưng lại nghi rằng tu trì danh hiệu nầy ắt phải cho nhiều 

năm, nhiều kiếp mới đặng thành tựu, làm gì chỉ niệm một ngày hoặc bảy ngày mà liền 

đặng sanh về nước kia? Là sáu điều khó tin vậy. 

Dầu tin bảy ngày đặng sanh về, nhưng lại nghi rằng trong bảy thú thọ sanh, chẳng 

lìa noãn, thai, thấp, hóa, làm sao sanh về, vì nước kia, đều là chỉ sanh bằng hoa sen hóa 

sanh? Là bảy điều khó tin vậy. 

Dầu  tin  gá  nơi  hoa  sen  để  hóa  sanh,  nhưng  lại  nghi  rằng  kẻ  sơ  tâm  vào  đạo  gặp 

nhiều chướng duyên phải thối lui, làm sao một phen sanh về nước kia liền đặng bực Bất 

thối? Là tám điều khó tin vậy. 

Dầu tin không thối, nhưng lại nghi rằng: Pháp môn đây là để dẫn dắt những chúng 

sanh tối dốt, chớ bực thượng trí sáng suốt, không cần sanh về nước kia? Là chín điều khó 

tin vậy, 

Dầu tin người sáng suốt cũng sanh về, nhưng lại nghi rằng: Trong kinh khác hoặc 

nói  có  Phật,  hoặc  nói  không  Phật,  hoặc  có  cõi  Tịnh  Ðộ,  hoặc  không  cõi  Tịnh  Ðộ,  rồi 

trong tâm hồ nghi chẳng quyết; là mười điều khó tin vậy. 

Cho nên nói pháp khó tin mà nói rằng “tất cả thế gian” đó là chẳng những chúng 

sanh trong ba đường ác nó khó tin mà là chúng sanh cõi nhơn, thiên hoặc còn nghi đó; 

chẳng những kẻ ngu mê khó tin mà bực hiền trí hoặc còn nghi đó; chẳng những kẻ sơ cơ 

khó tin mà đến những bực tu lâu hoặc còn nghi đó; chẳng những kẻ phàm phu khó tin mà 

đến hàng Nhị Thừa hoặc còn nghi đó; cho nên nói là cái pháp mà “tất cả thế gian khó tin” 

là vậy. 

Nay ở trong đời ác trược nầy, diễn nói ra pháp đây thiệt là chẳng khác nào như vào 

trong nước lõa hình mà trao bày việc oai nghi; đối với người mù quáng mà chỉ cho màu 

mè đen, trắng; thế mới gọi là khó, thế mới gọi là công đức lợi tha không thể nghĩ bàn vậy. 



          Sớ: Lại kinh Pháp Hoa, kinh Kim Cang đều nói nghĩa khó tin đó cũng đồng 

với ý đây.  



Sao: Kinh Pháp Hoa nói: “Muốn cho chúng sanh đều đặng nghe biết cái pháp mà 

tất cả thế gian khó tin”. 

Lại nói: “Kinh nầy khó nghe, mà tín thọ cũng khó”. 

Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  nói:  “Nghe  nói  kinh  nầy  tâm  bèn  cuồng  loạn,  hồ  nghi 

không tin”. Nay nói kẻ nghe rồi không kinh, không hãi, không sợ là ít có. 

Không kinh sợ v.v... tức là tin đặng. Nay kinh nầy (Di Ðà) nói cái điều khó tin của 

kinh thời đồng với hai kinh (Kim Cang, Pháp Hoa) đâu nên khinh vậy (Kinh nầy cũng 

như kinh Kim Cang, kinh Pháp Hoa là pháp tối thượng thừa chỉ ngay tự tánh thành Phật). 

Chúng sanh cõi này mê nhiều ngộ ít, khó nhận, nên gọi "nan tín". 



           Sớ:  Hỏi:  Ðã  nói  rằng  khó  thời  nói  ra  thêm  rầy  rà,  vậy  nói  làm  chi?   Ðáp: 

Nhƣng vì Phật nói cũng có ngƣời tin.  



Sao:  Nhơn  Phật  nói  có  người  tin  là  cái  pháp  nhiệm  mầu  đây.  Nếu  đức  Như  Lai 

chẳng từng nói ra thời muôn đời hằng đồng như đêm tối, trọn không có một người niệm 

Phật cầu sanh. Cho nên ngài than là pháp nan tín!  Ðó là để cho hiểu rằng: Nếu như người 

thấy mà không tin là tại người bỏ, còn người nào có thể tin là người có duyên, khiến cho 

tất cả chúng sanh tự biết thương tủi, e mất phần mà hân hạnh được nghe. Cho nên nay 

những người tin Tịnh Ðộ đều là nhơn nhờ Phật nói mà phát khởi lòng tin vậy. 

Mặc dầu nay không tin, nhưng một phen nghe lọt vào tai, hằng làm hột giống đạo 

muôn đời. 



          Sớ: Xứng lý thời với tự tánh không thể đo lƣờng là nghĩa “pháp khó tin”.  



Sao: Phải biết với tự tánh đây không thể lấy cái hữu tâm mà tìm, không thể lấy cái 

vô tâm mà đặng, không thể lấy lời để tạo, và không thể lấy cái vắng lặng mà thông, lìa 

bốn câu, dứt trăm lỗi, trồng hoa giữa hư không, đạp mặt trăng trong lằn sóng, không chỗ 

để cho nhà ngươi đặt tay chưn; cho nên trên hội Linh Sơn, bực thượng đức trọn thành cái 

hại bại Bắc. Ðất Hớn Ðịa, kinh Kim Cang mới có cái tưởng diệt Nam (24) hay tín pháp 

nầy, há chẳng khó ư? 



TỔNG KẾT NAN SỰ 

Nầy Xá Lợi Phất! Phải biết ta ở cõi đời ngũ trược ác thế làm những việc khó đây 

mới đặng quả a nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Lại vì tất cả thế gian nói pháp khó tin đây, 

thiệt là rất khó!... 



          Sớ: Nhắc lời của chƣ Phật lặp lại tỏ bày ra  để cho chúng sanh nhơn thấy rõ 

hai  việc  khó  đây  đặng  hiểu  rằng:  Phật  xƣa  chẳng  luống  làm  lời  khen,  Phật  nay 

chẳng lầm chịu tiếng ngợi tốt, thật nói thật làm, cả hai đều phù hợp với nhau, muôn 

đời chúng sanh phải tin chắc mà chớ nghi, cảm ơn mãi không thôi. Ấy vậy khá gọi 

rằng cặn kẽ dặn dò, ba tâm rất thiết.  



Sao: Ðắc Ðạo là khó, cái khó kia có hai nghĩa: 

Một  là  tu  ở  trong  đời  thiện  thế  đắc  đạo,  chưa  đủ  là  khó  vì  hoàn  cảnh  thuận  tiện. 

Nay Phật tu ở trong đời ác thế đắc đạo mới thiệt là khó (vì cảnh trái ngược). 

Hai là ở trong đời ác thế thuyết pháp, mà thuyết những pháp dễ tin ấy cũng chưa 

lấy làm khó vì chúng dễ hiểu. Nay thuyết pháp khó tin thế thiệt là khó vậy (vì mặc dầu có 

Phật quốc, nhưng ở rất xa bởi chưa từng nghe thấy). 

Lược làm bốn lời dụ: Lời dụ thứ nhứt: 

Ví  như  có  người  thân  đi  vào  trong  biển  lớn,  lại  ngồi  trong  chiếc  thuyền  bể,  lại 

nhằm gió ngược, lại đụng sóng to, lại gặp quỉ dữ (La Sát), cá lớn, rồng độc, sự nguy còn 

chỉ trong giây phút mà có thể ở trong đó an ổn đặng qua thiệt là khó, nhưng chẳng những 

qua một mình mà lại còn đem nhiều người đều qua, để trên bờ kia. Thế mới thiệt là cái 

khó trong các cái khó. 

Biển lớn, thuyền bể, gió ngược, sóng to và quỉ dữ, các điều ấy là dụ ở trong đời ngũ 

trược. Một mình qua khỏi là dụ Ðắc đạo. Cứu các người đều qua là dụ thuyết pháp vậy. 

Lời dụ thứ hai: 

Ví như có người thân mang bệnh nặng, lại ở chỗ sương gió, lại thiếu đồ ăn uống, 

lại bị trặc chơn gãy giò, lại gặp thầy dở cho uống lầm thuốc, sự nguy hiểm chỉ còn trong 

giây  phút  mà  hay  ở  trong  đó  điều  trị  mạnh  lành,  thiệt  gọi  là  khó;  nhưng  chẳng  những 

mạnh khỏe một mình mà lại còn cứu luôn bệnh các người khác đều được bình phục. Thế 

mới thiệt là cái khó trong các cái khó! 

Lời dụ thứ ba: 

Ví như có người thân ở trong tù giam, lại bị tra tấn, lại gông cùm, lại nhiễm bệnh 

dịch, lại bị cấm cố, sắp đến kỳ giết, sự nguy chỉ còn trong giây phút mà hay ở trong đó, 

bỗng nhiên thoát khỏi, thiệt gọi là khó; nhưng chẳng những khỏi một mình, mà lại cứu 

luôn các người tội đều đặng lìa khỏi. Thế mới thiệt là cái khó ở trong các cái khó! 

Lời dụ thứ tư: 

Ví  như  có  người  thân  té  xuống  giếng,  lại  gặp  rắn  độc,  lại  bị  chông  gai,  lại  dầm 

nước lạnh, lại trúng kẻ ác nhơn quăng liệng đất đá, sự nguy còn trong giây phút mà hay ở 

trong đó, vượt nhảy lên khỏi, thiệt gọi là khó. Chẳng những ra một mình mình mà lại đem 

luôn các người đồng té đều lên một lượt. Thế mới thiệt là khó trong các cái khó. 

Các lời đây đều dụ trong đời ngũ trược, nghĩa đã nói đồng văn trên:  Trong bốn lời 

dụ đây, lần lượt dụ đức Thích Ca với hai việc khó. Nói cạn dễ hiểu. Cho biết rằng: Ðức 

Như Lai chẳng sợ nhọc nhằn, từng trải cực khổ, là vì bọn chúng ta làm việc khó trong các 

việc khó làm, đến đỗi như thế nầy!  Người nghe cái khó đây đều phải mừng thương, khấp 

khởi, cảm tột kêu la, tiếng vang cả ba nghìn đại thiên thế giới, rồi chẳm hẳm sấn sướt, lo 

làm sao để trả ơn Phật. 

Song muốn trả ơn cho Phật, chẳng ngoài hai việc: 1. Lợi mình. 2. Lợi người khác. 

“Lợi mình” là: Ở trong đời ác thế này, gắng sức tu pháp môn này, nhơn được vãng 

sanh, cũng đã gọi rằng khó. 

“Lợi cho người  khác” là: Ở trong đời  ác thế này, lại khuyên mọi người  chung tu 

pháp môn này, đồng được vãng sanh, thế mới thiệt là khó trong các cái khó. 



          Sớ: Lại trong kinh Pháp Hoa rất khen các kinh, cũng đồng ý đây.  



Sao:  Kinh  Pháp  Hoa  rất  khen  là:  “Nói  hết  các  kinh...  tay  quăng  hòn  núi  Tu  Di, 

chưn đá sập cõi  Ðại  Thiên đều chưa phải là khó, hay ở trong đời  ác thế này, nói kinh 

Pháp Hoa thế mới thiệt là khó”. Nay nói kinh này (Di Ðà) sự khó nói lại cũng như vậy. 



           Sớ:  Lại  có  hai  nghĩa:  Văn  trƣớc  nói  “rất  khó”  ấy  để  rõ  lại  rằng:   Bên  nƣớc 

Cực Lạc tu đắc đạo rất dễ. Văn sau nói “rất khó” đó là để cho chúng ta nghe đƣợc 

rõ lại rằng bên nƣớc Cực Lạc thuyết pháp rất dễ.  



Sao: Với điều đắc đạo rất dễ là: Trong luận Bà Sa nói: “Niệm Phật được vãng sanh, 

nhờ nguyện lực của Phật là cái đạo rất dễ làm. Còn ở trong đời ngũ trược ác thế này, tu 

các pháp khó tấn vì là cái đạo rất khó làm”, cớ vậy. 

Thuyết pháp rất dễ là: Trong nước kia chúng nhơn toàn là người bực thượng thiện, 

huệ nhiều chướng ít, chí  ý hòa dịu,  tiếng gió,  cây, chim đều giúp  cho mình tỏ  ngộ. Vì 

chẳng phải như cõi này chúng cang cường khó dạy. Nói điều khó là để rõ dễ, chính là để 

chỉ rõ rằng với nước Cực Lạc chúng ta quyết định phải cầu về đó. 



           Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  nó  vừa  lẫn  với  tâm  vừa  lẫn  với  cảnh  là  nghĩa  làm 

đƣợc hai việc khó đây.  



Sao: Tâm niệm dù theo cảnh để sanh nhưng tâm thể nguyên thường vắng lặng, thời 

tâm tánh nó là "vô sở đắc". Thế đắc cái "vô sở đắc" đó gọi là đắc vô thượng Bồ Ðề. Cảnh 

tùy tâm hiện. Tự thể của cảnh vốn không, thời với cái mà không pháp nào khá thuyết đó 

mới gọi là thuyết đó. Vì ngoài tâm không cảnh, ngoài cảnh không có tâm. Thế mới gọi là 

Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh Viên Mãn. 



LƢU THÔNG PHẦN (phân ra làm hai phần) 

                   1. TRÙNG CỬ THÍNH CHÚNG (Lặp lại chúng nghe) 

                   2.  MINH TẤT PHỤNG HÀNH (Rõ rồi vƣng tu) 



TRÙNG CỬ THÍNH CHÚNG 

Phật thuyết kinh này rồi, ông Xá Lợi Phất và các bực tùy theo tất cả thế gian, các vì 

chư Thiên và chúng nhơn, thần A tu la v.v... đồng nghe thọ lãnh. 



          Sớ: Pháp ắt phải lƣu thông vì Phật thuyết pháp để phổ độ chúng sanh. Lại kể 

bày chúng thính giả là: Ðầu kinh nói số chúng nghe pháp, cuối kinh lại nói chúng 

thọ pháp.  

          Riêng nói một mình ông Thân tử là vì ông đƣơng cơ kinh này.  Ðây không nói 

bồ tát là vì gồm thâu trong hàng tỳ kheo. A tu la dịch:  Phi Thiên. Chữ Ðẳng: Gồm 

luôn cả bát bộ và chúng sanh trong sáu đƣờng.  



Sao: “Lưu thông” là: Kinh Quang Minh lời sớ nói: “Chữ Lưu cũng như nước chảy 

xuống, chữ Thông là nghĩa không ngăn trệ”. 

Lại  ngài  Khuê  Phong  nói:  “Pháp  nếu  không  có  người  đi  tuyên  truyền  thời  chẳng 

lưu động”. Lưu là không dừng, truyền mà gặp sự ngăn ngại thời chẳng thông. Thông là 

không phải ngăn; nghĩa là suốt thể lan rộng phổ cập vậy. 

Phổ độ là gì? Lưu thông khắp cả 10 phương, nhẫn đến ba đời chẳng những chỉ vì 

chúng sanh trong một xứ một thời mà thôi. 

“Ðương cơ” là chi? Do pháp khó tin đây, duy người trí mới tin nổi không nghi; cho 

nên từ đầu chí cuối đều gọi bảo nói ông Xá Lợi Phất vậy. 

“Nhiếp thuộc trong hàng tỳ kheo” là: Các Bồ Tát mặc dầu không thường theo đức 

Như Lai, song vì cùng với các hàng tỳ kheo đồng làm bạn lữ giữa hiền thánh. 

Lại các vị Bồ Tát đều có lẫn giữa Chơn đế và Tục đế. Vì tùy loại ứng cơ cũng có 

thể nói nhiếp thuộc trong cả thế gian cũng được. 

Tất  cả  trong  thế  gian  chỗ  bao  gồm  thì  đông  (nhiều)  mà  nay  đây  riêng  nói  về  3 

đường lành là Thiên đạo, Nhơn đạo, A tu la đạo đó là để cho rõ biết rằng đối với "pháp trì 

danh niệm Phật" đây, tất cả chúng sanh trong sáu đường, so sánh ra thì phần nhiều hơn 

hết là chúng sanh trong đường lành đều tu pháp niệm Phật. “Phi Thiên” là: cõi thần a tu 

la sự giàu có vui sướng cũng đồng như cõi trời, nhưng vì cái đức hạnh không bằng trời; 

rõ có bốn loài (25), đây chẳng kể nhiều. 

Trong  bài  kể  tên  chúng  hội  trước  kia  không  nói  đến  tên  Tu  La  là  vì  nhiếp  thuộc 

trong hàng Thiên nhơn và đại chúng. 

Hỏi:  Loại  thần  Tu  La  rất  là  hung  hăng,  làm  gì  chấp  trì  thánh  hiệu  là  để  tu  niệm 

Phật? 

Ðáp: Loài quỉ, súc sanh còn biết qui y, thần Tu La đâu không tín thọ ư? Há chẳng 

nghe trong phẩm Thế Chúa Diệu Nghiêm nó các thần Tu La v.v... đều đặng pháp môn 

giải thoát hay sao? Nay ở giữa loài người đây mấy kẻ ngơ lửng không biết tin niệm đó 

mới đáng trách a!! 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh nó cứu cánh viên mãn là nghĩa “Phật nói kinh rồi”. 

Tự tánh châu biến hàm dung là nghĩa “tất cả thế gian”.  



Sao:  “Cứu  cánh”  thời  trước  sau  viên  chiếu,  không  thiếu  không  đủ.   “Châu  biến” 

thời phàm thánh bao gồm, nghìn đủ, muôn đủ. Với bổn kinh như thế thì trước khi Phật 

chưa kêu ông Thân Tử đã nói hết toàn văn, lại nào đợi ngài Diệu Thủ (Văn Thù) bạch 

chùy, ông Song Lâm (Di Lặc) phủ xích sau rồi mới bảo là thuyết pháp hay sao? 

Cho  nên  nói:  Khi  thăng  đường  nhập  thất  đại  chúng  không  thêm,  lúc  trống  lặng 

chuông ngưng các Nhơn Thiên cùng chẳng giảm. 



MINH TẤT PHỤNG HÀNH 

Nghe Phật nói rồi hoan hỉ tín thọ, làm lễ mà lui. 



          Sớ: “Hoan hỉ” là vì mừng chỗ đƣợc nghe. “Tín thọ” là vì lãnh thọ chỗ đã đƣợc 

nghe. “Làm lễ” là vì trọng chỗ đã đƣợc nghe. Chữ Khứ là  nghe rồi thời lui về giữ tu 

vậy. Cũng là ba món tƣ lƣơng và ba huệ, nhƣ văn trƣớc đã nói.  



Sao: “Mừng chỗ được nghe” là: Nhiều kiếp phiêu linh là chính do chưa nghe pháp 

này. Nay biết pháp trì danh được vãng sanh, khá gọi như chứng bệnh mê man nơi chiếu 

gối, bỗng gặp phương hay thần diệu. Ví như khách ngụ lâu xứ lạ quê người, thoạt nghe 

tin nhà hân hạnh chi xiết, nên nói là “mừng”. 

“Lãnh chỗ đã được nghe” là: Tin rồi không còn nghi. Thọ rồi chẳng dám sái như 

vâng lời của quốc hội, tuân mạng lệnh của đấng gia thân (cha lành) cho nên nói là lãnh 

vậy. 

“Trọng chỗ đã được nghe” là: Trong lòng cảm kích, năm vóc kiều cần, như nhớ ơn 

rất tột, lạy tạ không thôi, cho nên nói là “trọng”. 

“Giữ tu” là: người xưa nói: “Tới mà nghe Ðạo nơi Thầy, lui về làm Ðạo nơi mình”, 

chẳng phải như đời bây giờ: nghe vào lỗ tai, nói ra lỗ miệng (năng thuyết bất năng hành). 

“Ba món tư lương” là như văn trước nói: Nghe mà tin là Tín tư lương; Tín mà chịu 

là Nguyện tư lương, chịu rồi đi là Hành tư lương. 

“Ba huệ” là: Văn tức thuộc văn huệ, hoan hỉ tín thọ đó tức thuộc Tư huệ, đi về giữ 

tu đó tức là thuộc tu huệ. 



          Sớ: Lại chữ hoan hỉ đây cũng đủ ba nghĩa thanh tịnh nhƣ lời sớ trong Quán 

kinh nói.  

Sao:  Ba  nghĩa  là:  Lời  sớ  trong  Quán  kinh  nói:  1.  Người  năng  thuyết  được  thanh 

tịnh. 2. Pháp bị thuyết được thanh tịnh. 3. Y theo pháp tu đạo quả, được Thanh tịnh. Ðủ 

ba nghĩa đây, cho nên nói “hoan hỉ”. 

Nay nói pháp trì danh được vãng sanh chính là đức Phật ngài thyết.  Phật là người 

bực Nhứt  Thế Trí, chẳng phải  như  cái  pháp  của bốn hạng người kia thuyết  vậy;  thế là 

người được thanh tịnh. Gặp người như vậy đâu chẳng hoan hỉ? 

Trì danh được vãng sanh liền chứng pháp tam muội, thế là thật giáo Ðốn và Viên, 

chớ chẳng phải pháp quyền thừa vậy; thế là pháp được thanh tịnh. Nay nghe pháp như 

vậy đâu chẳng hoan hỉ. 

Trì  danh  được  vãng  sanh  liền  chứng  đặng  bực  bất  thối  chuyển,  thẳng  đến  thành 

Phật, chớ chẳng phải bực tiểu quả vậy; thế là quả được thanh tịnh. Chứng quả như vậy 

đâu chẳng hoan hỉ. 



          Sớ: Lại chữ “hoan hỉ” đây cũng gồm có cao có thấp, là mỗi mỗi đều tùy theo 

sở đắc của mỗi ngƣời tu.  



Sao: “Cao và thấp” là như kinh Hoa Nghiêm bực sơ địa, gọi là bực Hoan Hỉ địa. 

Lại trong văn kinh nói: Ðủ hai mươi món hoan hỉ. 

1. Ðời sau được 10 câu: Như chỗ nói: Vì niệm được danh các vị Phật, nên sanh tâm 

hoan hỉ. Vì niệm được các pháp môn nên sanh tâm hoan hỉ v.v... 

Nay người nghe được kinh này tự mừng rằng: Ta đời sau cũng được như Phật A Di 

Ðà, ta đời sau cũng được các pháp mầu như thế của Phật A Di Ðà vậy. 

2. Hiện đời được 10 câu: Như chỗ nói: Ðã xa lìa tất cả cảnh giới thế gian nên sanh 

tâm hoan hỉ. Vì được thân cận tất cả vị Phật nên sanh tâm hoan hỉ v.v... Nay người nghe 

được kinh nầy, hiện đời được xa lìa cảnh giới Ta Bà ngũ trược. Hiện đời được sanh về 

Tịnh Ðộ cửu liên được gần gũi Phật A Di Ðà và chư Phật vậy. 

Hai  mươi  hoan  hỉ  đây  thuộc  về  trong  địa  vị  (ngôi  thập  địa).  Cứ  theo  kinh  Hoa 

nghiêm thì điều hoan hỉ của kinh nầy thuộc về trong ngôi thập địa Bồ tát. Ngoài ra thì 

ngôi thập hạnh, về sơ hạnh cũng tên là Hoan Hỉ; trong văn Thập trụ về ngôi sơ trụ cũng 

nói: “Ðược vô biên việc hoan hỉ” v.v... Cho nên nói: “Có cao có thấp”. Nếu thấp lại còn 

thấp nữa thời tùy theo phân lượng tu nhơn của mỗi người kia thì cũng được phần vui về 

pháp hỉ mà thôi. 



          Sớ: Lại kết qui về chữ Tín Thọ là do vì từ ban đầu cho đến cuối sau đều dùng 

chữ Tín làm căn bản.  

Sao: “Ban đầu, cuối sau” là: Ðầu kinh nêu hai chữ Như thị, là lời Tín Thuận. Nay 

cuối kinh lại nói Tín Thọ thời biết nhơn Tín mới sanh ra nguyện, nhơn nguyện mới khởi 

ra hạnh. Từ đầu phát tâm, kế cuối được vãng sanh, rốt ráo thành Phật đều nhờ sức Tín; 

cho nên nói: “Từ đầu chí cuối lấy chữ Tín làm căn bản”. 



          Sớ: Kinh Ðại Bổn lời kết kinh có nói đủ các chúng sanh đều đƣợc lợi ích đƣợc 

Long Thiên Hộ pháp xuống phƣớc lành. Nay kinh này, không nói là bớt văn vậy.  



Sao: Kinh Ðại Bổn nói: “Phật nói kinh này rồi, có vô lượng chúng sanh phát tâm 

để tu chứng bực vô thượng chánh giác. Một vạn hai nghìn số na do tha người chứng pháp 

Nhãn Tịnh; 22 ức vị chư Thiên, kẻ Nhơn dân đắc quả A Na Hàm. 80 vạn tỳ kheo đặng 

bực Lậu Tận Ý Giải; 40 ức Bồ tát đặng bực bất thối chuyển. Ba nghìn Ðại thiên thế giới 

sáu món  rúng động, hào quang sáng lớn, tủa chiếu khắp 10 phương  các  quốc độ, trăm 

nghìn tiếng âm nhạc tự nhiên nổi lên. Vô lượng thứ hoa mầu, lăng xăng rải xuống, nhẫn 

đến trời A Ca Ny Tra đều sắm đủ món vi diệu cúng dường”. 

Lại nói: “Có 25 ức chúng sanh đặng bực bất thối chuyển nhẫn đến bốn vạn ức số 

na do tha chúng sanh đối với quả Vô Thượng Bồ Ðề chưa từng phát tâm, nay mới bắt đầu 

phát khởi, trồng các thiện căn, nguyện sanh về Cực Lạc thế giới, đồng sẽ sanh về, đều ở 

các phương khác theo thứ lớp thành Phật, đồng một danh hiệu là Diệu Âm. Lại có 80 vạn 

ức số na do tha chúng sanh được thọ ký pháp nhẫn”. 



          Sớ: Lại kinh Ðại Bổn có dặn dò công đức trì kinh, nay trì kinh này cũng phải 

có công đức nhƣ vậy.  



Sao:  Kinh Ðại  Bổn Phật  bảo Ngài  Di Lặc: “Nay đem  pháp môn  này  giao phó lại 

cho ông. Ở trong đại  chúng, ông cũng khai  thị cho chúng phải  dạy viết tả, giữ  gìn  đối 

trong kinh nầy, sanh lòng tưởng như vị Ðạo Sư”. 

Lại nói có vô lượng ức các vị Bồ Tát cũng đều cầu pháp môn vi diệu nầy: “Các ông 

chớ trái lời ta (Phật) mà bỏ qua, sẽ khiến cho các ông mê man trong đêm dài, chịu đủ 

muôn điều nguy khổ. Thế cho nên ta nay nói lời đại chúc lụy”. Nay kinh này không nói, 

đều là bớt văn vậy. 



           Sớ:  Lại  kinh  Ðại  Bổn  và  kinh  Pháp  Diệt  đều  nói:  “Ðến  ngày  Pháp  của  Phật 

tiêu diệt, riêng còn để lại kinh này”. Cho nên biết kinh nầy có cái năng lực tổng trì 

cho đời mạt pháp nhƣ trong luận Hoa Nghiêm nói.  

Sao: Kinh Ðại Bổn nói: “Qua đời đương lai (26) trong buổi khói lửa, kinh điển và 

đạo lý đều bị diệt hết. Ta do tâm từ bi riêng để lại kinh này một trăm năm. Chúng sanh 

được gặp, không có một người nào mà chẳng đắc độ”. 

Nếu có chúng sanh đối với quyển kinh này, viết tả cúng dường thọ trì đọc tụng, vì 

người khác diễn nói, đến khi mạng chung Phật cùng các vị thánh chúng hiện ra trước mặt 

người ấy trong giây lát liền sanh về cõi kia vậy. 

Kinh Pháp Diệt nói: “Chừng đó, kinh Thủ Lăng Nghiêm diệt trước (27), kế đến các 

kinh thảy đều diệt hết; riêng còn kinh Vô Lượng Thọ độ các chúng sanh” (kinh này có 

tên là Vô Lượng Thọ). 

Trong Hoa Nghiêm Luận nói đến cái thời chánh pháp đã diệt (28) do nhờ sức tổng 

trì (29) kinh này (Kinh Hoa Nghiêm) gìn giữ các tông pháp khác, làm cái nhơn cho giáo 

lý được hoạt động lưu chuyển. 

Nay đây nói  các kinh đều lần lượt tiêu diệt, riêng còn kinh A Di Ðà tức kinh Vô 

Lượng Thọ này là một môn niệm Phật, rộng độ chúng sanh.   Thời ra các kinh đã diệt mà 

kinh Tiểu Bổn tức Ðại Bổn này không diệt, tức là còn để lại một món trì danh niệm Phật 

này lưu chuyển vô tận. Thế thì biết rằng: chính cái pháp trì danh niệm Phật của kinh này 

nó cũng có cái sức tổng trì như kinh Hoa Nghiêm kia. 

Tất  cả  chúng  sanh  phải  nên  tôn  trọng  cung  kính,  tín  thọ  phụng  hành  kinh  này  vì 

kinh này ở chỗ nào cũng như Phật ở chỗ đó. 

Hỏi: Câu “riêng để kinh này một trăm năm”, hai chữ “kinh này” số là chỉ cho kinh 

Ðại Bổn, này sao lại đem chỉ cho kinh Tiểu Bổn này? 

Ðáp: Văn trước đã chẳng nói rồi hay sao? Văn có nhiều và ít, nhưng nghĩa không 

hơn kém. Nghĩa là nói rộng thời là kinh Vô Lượng Thọ, còn nói hẹp thời là kinh Tiểu 

Bổn Di Ðà này, chớ chẳng phải có hai vậy. Vì A Di Ðà dịch là "Vô Lượng Thọ"; thế thì 

Vô Lượng Thọ kinh tức A Di Ðà kinh. 



          Sớ: Xứng lý thời tự tánh không phiền não là nghĩa “hoan hỉ tín thọ”. Tự tánh 

không trụ trƣớc là nghĩa “tác lễ nhi khứ”.  



Sao:  Tâm  phiền  não  vốn  vắng  lặng,  tánh  hoan  hỉ  cũng  không  thời  cõi  khổ  đâu 

chẳng phải là cõi vui. Ðến, thiệt không biết từ đâu mà đến, đi cũng chẳng biết sẽ đi về 

đâu. 

Thế thời vãng sanh mà rốt ráo vô sanh, dùng vô sanh đây để mà sanh về cõi kia. 

Ðúng ra chẳng phải sanh về cõi kia mà thiệt là sanh nơi tự tâm của mình vậy. 

Vậy  sau  không  ai  hỏi  tự  nói:  Ðức  Thế  Tôn  khỏi  phụ  lời  không  đàm;  riêng  lãnh 

đương cơ, ông Thân Tử khỏi phụ lời trọng thác (lời giao phó).  Ðây thiệt là hoan hỉ, đây 

thiệt là tín thọ, mới gọi là đúng phép làm lễ đức Như Lai.  Nếu ngoài cõi Cực Lạc Cửu 

Liên kia mà riêng nói là duy tâm; bỏ tên Di Ðà vạn đức mà riêng tìm tự tánh, nên gọi 

rằng: “Ðang qua sông mà hỏi bến đò, đối trước đèn mà đi tìm lửa” đó vậy. 



KẾT THÍCH CHÚ Ý 

(Kết giải ý nghĩa chú vãng sanh) 



Bài  thần  chú  Ðà-la-ni  Nhổ  Tất  Cả  Cội  Gốc  Nghiệp  Chướng,  Ðặng  Sanh  Về  Cõi 

Tịnh Ðộ". 



          Sớ:  Giải thích đại  ý của bài  thần chú này: Do chú để giúp với  kinh, kinh có 

thần chú thời kinh càng rõ. Do kinh trƣớc chú, chú có kinh văn thời chú càng linh, 

xen nhau mà dùng nên cần phải kết giải.  Chú này rõ thấy trong truyện Bất Tƣ Nghì 

Thần Lực.  

          Ngƣời trì chú này, hết tội đƣợc vãng sanh. Nên dùng danh nghĩa là “nhổ hết 

nghiệp chƣớng đƣợc sanh về Tịnh Ðộ”.  

          Chữ Ðà La Ni dịch là Tổng Trì vậy.  



Sao: Nghiệp chướng là: kể chướng có ba nghĩa: 1. Phiền não chướng.  2. Nghiệp 

chướng. 3. Báo chướng. 

Nay nói  nghiệp chướng là nói  cái  giữa thì  đã gồm  luôn  cái  trước và cái  sau.  Bởi 

sao? Vì phiền não là cái Nhơn của nghiệp; vì báo chướng là Quả của nghiệp. Nghiệp ắt 

có Nhơn; nghiệp  ắt  chịu Quả;  nên nói  nghiệp  chướng thì đã  gồm  hai chướng kia. Nay 

chúng ta muốn trừ chướng, quí nhứt là trừ cội gốc của nó. Như gốc tuyệt thời không đâm 

chồi; chồi không nẩy thời cành lá hoa trái đều không sống vậy. 

Nay trì chú này thời phiền não không khởi là nghĩa “nhổ trốc gốc nghiệp chướng” 

vậy. 

Như trong truyện nói: Ngày đêm đều trì ba hoặc bảy hay là 21 biến diệt được tội 

ngũ nghịch, tội báng pháp v.v... các tội;  phải vậy. 

“Ðặng sanh về Tịnh Ðộ” là: Chúng sanh luân hồi trong cõi Ta Bà đều là do nghiệp 

chướng,  nghiệp  chướng  đã  không  thời  hột  giống  cõi  uế  độ  liền  diệt,  tùy  nguyện  vãng 

sanh, nên được sanh về cõi nước Cực Lạc Phật A Di Ðà. 

“Tổng  trì”  là  tổng  thống,  nhiếp  trì  lại  không  sót  và  mất;  tức  là  tên  riêng  của  chú 

nầy. 

Truyện tên "Bất Tư Nghì Thần Lực Chú", tức kinh này tên là "Bất Tư Nghì Công 

Ðức Kinh". 

Trì thần chú hay trì danh hiệu Phật cũng đều được vãng sanh một cách nên đồng 

tên là “Bất Tư Nghì”. 

Ðời  nhà  Tống,  niên  hiệu  Nguyên  Gia  (30),  nước  Thiên  trúc,  ngài  Tam  Tạng  tên 

Cầu Na Bạt Ðà La dịch ra thần chú này. 



           Sớ:  Chữ  Tống  là  tên  nƣớc  thuộc  về  đời  Nam  Bắc  triều  (31),  Nguyên  Gia  là 

niên  hiệu.  Chữ  Thiên  Trúc  là  nƣớc  Tây  Vức,  Cầu  Na  Bạt  Ðà  La  dịch  Công  Ðức 

Hiền.  



Sao: Ðời Tống mà nói là đời Nam  Bắc đây, là đương thời đời đó Nam Bắc phân 

chia làm vua. Vua nhà Tống ở miền Giang Nam thì gọi là Lưu Tống (32). 

Chữ Nguyên Gia là vua Văn Ðế niên hiệu  Nguyên Gia năm  rốt vậy  (453). Nước 

Thiên Trúc có chỗ khác nói: Nước Thân Ðộc, Thiên Trúc có năm nước đều chung gọi là 

cõi Tây Vức. 

Ngài Bạt Ðà là người rộng thông ba tạng, rất chuyên pháp Ðại thừa nên hiệu ngài 

là Ma Ha Diễn. Nhưng  cái  thần dị  đặc sắc của  ngài  chẳng phải  một, chép đủ trong bộ 

truyện ký;  đây  sợ  nhiều không dẫn. Có một bổn dịch hai  chữ  Ðà  La,  mà dưới chữ Ðà 

không có chữ La. Hoặc có người nghi là ngài Cầu Na Bạt Ma. Do vì hai Ngài đồng thời 

đó, chưa rõ thần chú nầy là của ngài nào dịch (mà dầu của Ngài nào dịch cũng đều đúng 

cả). 

Tụng chú như đây: 

Nam mô A Di Ða Bà Dạ, đa tha dà đa dạ đa điệt dạ tha: A di rị đô bà tỳ, a di rị đa 

tất đam bà tỳ, a di rị đa tỳ ca lan đế, a di rị da tỳ ca lan đa, già di nị, dà dà na, chỉ đa ca lệ, 

ta bà ha. 

Nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhơn  nào  hay  tụng  chú  này  thời  Phật  A  Di  Ðà 

thường đứng trên đỉnh đầu người đó, ngày đêm  ủng hộ không cho kẻ oán thù làm hại, 

đương đời thường đặng an ổn, đến khi mạng chung, được tự tại vãng sanh. 



          Sớ: Các bổn kia nghe phân câu cách có hơi khác; nay y theo bản xƣa, với thần 

chú không phiên dịch bất tất gì cƣỡng giải.  



Sao:  “Các bổn chẳng đồng” là: Như câu: Nam mô A Di Ða bà dạ, một bổn khác 

viết: “Nam mô a di đa bà da đa”, lấy chữ Ða ở đầu câu kế đem liên thuộc với câu trên, 

cho nên nói là “có hơi khác”. Nay bất tất gì nhọc nhằn tìm xét phải quấy, miễn y theo một 

bổn, chí tâm tụng trì tự thành lợi ích. 

Lại  có  chỗ nói: câu "Nam  mô  a di  đa bà dạ, dịch: “Kính lạy  đức  Vô  Lượng Thọ 

Phật”; câu" "đa tha dà đa dạ" tức là câu "đa đà a dà độ" dịch Như Lai. Câu "Ða điệt dạ 

tha", bản tân dịch: "Tha đích giả thát", bản cựu dịch:  "Ðát điệt tha". 

Chữ “điệt” bộ Mịch, âm chữ Ðiệt bộ Xước, tức hai chữ "địa dạ" nói nhập lại làm 

một tiếng, dịch: „tức thuyết chú viết”. Từ đây sắp sau mới thiệt là lời mật ngữ: 

Song câu thần  chú từ xưa dịch để nguyên  âm  chứ không dịch nghĩa, lược nói  có 

năm ý: 

1. Như lời mật chỉ của vị quốc chủ, chớ quấy rao truyền, vì chỉ phải kính vưng. 

2. Hoặc một danh từ hàm có nhiều nghĩa, ví như chữ Tiên Ðà Bà (33). 

3. Hoặc phương này không có ví như cây Diêm Phù Ðề (34). 

4. Hoặc thuận theo văn xưa ví như chữ A Nậu Bồ Ðề. 

5. Hoặc tôn trọng, chẳng phải tiếng nói của người Tàu đối chiếu đặng, ví như chữ 

"Bát Nhã" (dịch "Trí Huệ" cũng chưa hết nghĩa). 

Có một chỗ nói: “Cũng có thể  cưỡng  giải”, nhưng đã nói  rằng “cưỡng”  chi  bằng 

nín là hơn. 



          Sớ: Kinh và chú tƣơng liên với nhau, chính là nghĩa Hiển và Mật viên thông.  



Sao: Rõ bày nước kia, y chánh trang nghiêm và môn Tín, Hạnh, Nguyện như trong 

kinh đã giải rõ đó gọi là Hiển. 

Tuân theo lời  kín nhiệm của Phật,  chỉ  tụng chú này thời  liền đặng vãng sanh, đó 

gọi là Mật. 

Hiển là bày rõ chỗ Mật ấy ra. Mật là giấu kín chỗ Hiển vậy. Gồm tụng cả hai thời 

đều tốt cả. Riêng tụng trì chừng một cũng tóm thâu không sót, nên nói rằng Viên Thông. 



          Sớ: Tuy nói  rằng tóm thâu không sót, nhƣng mà pháp chuyên trì  danh hiệu 

còn hơn trì chú, cũng hơn thần chú khác và cũng hơn tất cả công đức khác.  



Sao: Riêng khen pháp trì danh niệm Phật là: 

1. Hơn thần chú Vãng Sanh này. 

Vì lời giải của thần chú nói: “Tụng 30 vạn biến thời mới được thấy Phật A Di Ðà”, 

mà pháp trì danh niệm Phật này thời chỉ một ngày được nhứt tâm liền có Phật hiện trước 

mặt. 

Lại chú nói: “Ngày đêm 6 thời đều 3 hoặc 7 biến, hay là 21 biến diệt được tội ngũ 

nghịch cùng các tội khác”, mà pháp trì danh thời chỉ chí tâm niệm Phật một tiếng liền diệt 

được 80 ức kiếp đường sanh tử tội nặng. 

2. Hơn các thần chú khác là: Chuyên niệm danh hiệu Phật tức là chú Ðại Thần, chú 

Ðại Minh, chú Vô Thượng và chú Vô Ðẳng Ðẳng. 

Vì do 10 tiếng niệm Phật liền đặng vãng  sanh, một phen sanh liền đặng bất  thối, 

oai linh chẳng lường, thế gọi là Ðại Thần; còn mấy nghĩa khác so đó để biết vậy. 

Hỏi: Công đức của Chuẩn Ðề rất rộng, rất lớn mà thế nào chỉ niệm danh hiệu Phật 

lại đặng hơn kia? 

Ðáp: Vì phẩm và lượng của Chuẩn Ðề là còn ở nơi Nhơn Ðịa Bồ Tát, còn Di Ðà là 

quả vị Như Lai. Vậy nhơn đó để so mà biết được rằng: 

Trì chú Chuẩn Ðề đã có thần lực rất rộng rất lớn như thế thì niệm Phật A Di Ðà há 

chẳng linh ứng nhiều hơn chú Chuẩn Ðề à? 

Cho nên trong kinh nói: “Niệm 62 ức số hằng hà sa danh hiệu các vị Bồ Tát, chẳng 

bằng niệm một tiếng Nam Mô Quan Thế Âm Bồ Tát, phước kia bằng nhau”. 

Lại nói: “Niệm vô lượng vô số danh hiệu đức Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng bằng 

niệm một tiếng Nam Mô Ðịa Tạng Bồ Tát, phước kia bằng nhau”. Ðó, niệm Bồ Tát còn 

được như thế, huống chi là niệm Phật?! 

3. Cũng hơn các công đức khác là: Lục Ðộ vạn hạnh, pháp môn vô lượng, nhưng 

chuyên  niệm  một  danh  hiệu  A  Di  Ðà  thì  gồm  thâu  được  tất  cả  công  đức  của  mỗi  mỗi 

pháp môn khác do vì không ngoài một lý Nhứt Tâm như trong văn trước đã nói rộng. 

Vậy xin các bạn giữa "Tịnh nghiệp đệ tử" nên chuyên một đức tin, chuyên một tâm 

niệm Phật mà thôi, chớ đừng lưỡng lự gì nữa. Như trong kinh nói: “Dầu có một pháp nào 

cao hơn cõi Niết Bàn đi nữa, cũng là chẳng đoái đến”. 

Trong Thiền tông các vị tri thức có dạy người chỉ giữ một câu thoại đầu (một câu 

niệm Phật) không cần tu các pháp nào khác. 

Nên biết rằng: Nguyên những người đã tu học các pháp môn khác, còn phải bỏ đi 

để tu theo pháp niệm thay, huống chi những người vốn đã tu pháp môn niệm Phật lại đổi 

chỗ sở thú của mình mà chuộng về môn khác ư? 

Thế  là  tâm  muốn  hàng  hai,  chí  chẳng  qui  nhứt,  làm  sao  để  đặng  thành  tựu  pháp 

Tam Muội? 

Rủi  tới  cơn  vô  thường,  luống  không  đặng  chi,  chẳng  xét  nhớ  lỗi  mình,  trở  đem 

phao lời hủy báng. Than ôi! Lầm lắm!! 



Sớ:  Xứng  lý  thời  tự  tánh  nó  không  thì  vẫn  là  không  là  nghĩa  “nhổ  trốc  hết 

nghiệp chƣớng‟.  

           Tự  tánh  nó  có  thì  cũng  vẫn  có  nó  là  nghĩa  Ðà  La  Ni.  Tự  tánh  nó  chẳng  có 

chẳng không là nghĩa “sanh về Tịnh Ðộ”.  



Sao: Tìm tâm rốt không thể đặng thời là nghĩa tất cả nghiệp chướng ai làm cội gốc? 

Tức là tâm nó không chỗ nào mà chẳng đủ tất cả công đức, không đức nào nó chẳng tổng 

trì! 

Ðương khi nó tổng trì mà chẳng dính một mảy trần thì cái có đó là có bằng "tức 

không". 

Thể nó không có cội gốc mà sanh ra cả muôn pháp thì cái không đó là không bằng 

cái "tức có". 

Tức có thời chẳng phải thật không, tức không thời chẳng phải thật có. Chẳng không 

chẳng có, chỉ có nhứt Tâm, chẳng vượt ngoài nhứt tâm, ấy gọi là Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

 Quyển 4 E 

1.  "Tứ  chúng":  1.  Tỳ  Kheo  (Bhiksu).  2.  Tỳ  Kheo  Ni  (Bhiksuni)  3.  Ưu  Bà  Tắc 

(Upasaka). 4. Ưu Bà Di (Upasika). 



2. "Thời nhơn tự chẳng biết": Xưa nói: “Di Lặc thật Di Lặc, hóa thân nghìn trăm 

ức, mỗi giờ hiện trước người, mà tự người không biết”. 



3. "Hơi ấm": Cái  thân của người  ta lúc chết,chỉ có nơi  trái  tim  là  còn hơi  ấm  rốt 

sau, vì cái thức A Lại Da nó còn ở tại đó. Ðến chừng mà nơi đó lạnh là thức ấy lìa khỏi 

xác, gọi bằng "khứ hậu, lai tiên" lúc chết thì nó đi rốt sau; lúc đầu thai thời nó đến trước 

(trong luận Duy Thức có nói rõ). 



4. "Ghét thương cha mẹ": Sau khi thở hơi cuối cùng, thần thức nó bỏ cái thân tiền 

ấm (tử thi), lìa ra, nó hóa sanh làm cái thân trung ấm ở giữa không gian. Bấy giờ, đối với 

nó, cả vũ trụ toàn là đen tối, chỉ chỗ nào có nhơn duyên với nó là nó thấy ánh sáng: Lửa 

dâm dục của cha mẹ đương hành dâm thì nó đến liền nhanh hơn chớp; hoặc thương cha 

ghét mẹ nếu nó sắp đầu thai để sanh làm con gái; hoặc thương mẹ ghét cha nếu nó sẽ là 

con trai; vì tình thân ái khiến nó phải như thế; gọi là "nhơn ái tình làm giống".  Kế đó, nó 

sanh tâm niệm vọng tưởng: Chính nó hành dâm với giống đực nếu nó là giống cái. Với 

vọng tưởng ấy, gọi là "tối sơ nhứt niệm điên đảo", vì nó tưởng chính nó hành dâm, chớ 

không còn thấy có cha mẹ nữa, nên nói là điên đảo. Bấy giờ nó đã đầu thai rồi gọi là" nạp 

tưởng thành thai" (xem bài tựa thứ nhứt của bộ Duy Thức Tam Tự Kinh thấy rõ). 



5. "Tiểu thánh sơ tâm": 1. Ðối với Ðại thừa thì 4 quả Thánh Thinh Văn gọi là Tiểu 

Thánh; 2. Ðối với Phật thừa thì các Bồ tát trong Ðại thừa, gọi là Tiểu thánh vì chỗ chứng 

ngộ còn cạn thấp Sơ tâm: Hoặc mới phát tâm cầu học đạo Bồ Ðề, hoặc mới phát tâm học 

đạo Ðại thừa Bồ Tát. Tiểu thánh sơ tâm đây cũng chưa biết được chỗ "sanh lai tử khứ" 

của mình vì lòng vọng hoặc còn nhiều, đương dứt hoặc, chứng chơn chưa được mấy, nên 

có chỗ bảo: “Sanh bất tri tùng hà xứ lai, tử bất tri tùng hà xứ khứ”, gọi là “Bồ Tát cách 

ấm hôn mê”: Cái thân ngũ ấm hiện nay cách biệt với thân ngũ ấm đời trước nên nói là 

hôn mê, không nhớ được quá khứ bởi còn vô minh (trừ bực Ðẳng Giác Bồ Tát). 



6. "Chưa biết chỗ xuất nhập": Các Hiền Thánh trong pháp xuất thế gian cũng nhiều 

vị chưa tự biết sự luân hồi của mình nếu chưa chứng ngộ pháp "thập nhị nhơn duyên" và 

chưa chứng pháp túc mạng thông. Huống chi là các Hiền Thánh trong thế gian thì làm gì 

biết được? Như các ngài:  Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Châu Công, Khổng Tử... đều được 

thiên hạ từ xưa nay tôn sùng là bực Thánh; thế mà các Ngài cũng đều chưa tự biết kiếp 

trước là gì. Các ngài Trần Nhơn Tôn, Trần Hưng Ðạo trở về già đều có đi tu cả mà cũng 

chưa  chứng  "túc mạng thông". Chí  như đức Thánh Tổ Hoàng Ðế là vua Khang  Hy đã 

từng than rằng: "Ngã bổn Tây thiên nhứt nạp tử, vân hà đọa lạc đế vương gia"? (Ta vốn 

là một nhà sư của đạo Phật, thế sao sa vào nhà đế vương?) Cũng có hơi biết nhưng mập 

mờ! Vì chưa được tự sáng suốt.  Trừ các ngài và những bực đã có chứng túc mạng thông 

và cả lục thông, từ bực La Hớn sắp lên. 



7. "Nên gọi là điên đảo": Khi trung ấm đến để đầu thai, với giữa cha mẹ nó, nó tư 

tưởng là nó làm sự ái ân, chớ nó không còn nhận thấy sẽ là cha mẹ của nó. Ðó là với cái 

thân ngày nay đây, gọi cái tương tự làm ái ân hồi đầu thai đó, là tối sơ nhứt niệm đảo điên 

(xem ở số 4 trên). 



8. "Bảy thú": Bảy chỗ để đến (thú) đầu thai: 1. Ðịa ngục thú (narakagati); 2. Ngạ 

quỉ thú (preta); 3. Súc sanh thú (tiryayoni); 4. Nhơn thú (manusya); 5. Thần tiên thú (bsi); 

6. Thiên thú (deva); 7. A Tu La thú (Asura). Kinh Lăng nghiêm cuốn 9 nói: "Các thú: địa 

ngục, ngạ quỉ, súc sanh, nhơn loại, thần tiên, thiên loại và tu la, xét ra các thú ấy đều bị 

khổ tối tăm trầm nịch! Về với các cái thân tướng hữu vi, chúng vọng tưởng để thụ sanh, 

chúng vọng tưởng để theo nghiệp". Bảy thú ấy đều ở trong ba giới, đều chịu cái công lệ 

luân hồi sanh tử mà không tự biết được cái kiếp đời sống thác của mình, gọi là “túy sanh 

mộng tử” (sống say chết mộng). 



9. "Ngài Tứ Minh": Ðời Tống, ngài Trí Lễ pháp sư ở núi Tứ Minh (núi nầy ở phía 

Nam phủ Khánh Nguơn, Ninh Ba tỉnh Chiết Giang) để chấn hưng chánh nghĩa của tông 

Thiên Thai, nên gọi Tứ Minh tôn giả. Ngài Pháp Trí tôn giả, húy Trí  Lễ, tự ước ngôn; 

người đời sau nhơn chỗ ngài ở nên xưng là Tứ Minh đại sư. Ngài xuất gia từ hồi 7 tuổi; 

15 tuổi thụ Cụ Túc giới, chuyên tinh học bộ luật Thiên Thai Tông, hậu học đa sùng tôn 

trọng. 



10. "Trí đức, đoạn đức":  Soi rõ được chơn lý là Trí đức, dứt hết phiền não là Ðoạn 

đức,  tức  là  Bồ  Ðề  và  Niết  bàn.  Luận  Vãng  Sanh  lời  Chú  Giải  rằng:  "Luận  về  Trí  thì 

không nghĩa nào không thông; nói về đoạn thì bao tập khí cũng không còn. Với Trí Ðoạn 

đều đủ mới có thể làm ích lợi cho đời". 



11. "Việt, Ngôn, Yên, Tần": Việt: Nước Việt, tức là giống U Việt, nay là tỉnh Chiết 

Giang. Nước Ngô nay là địa phận đất huyện Vô Tích, tỉnh Giang Tô. Nước Yên, nay là 

đất các tỉnh Phụng Thiên, Trực Lệ và Bắc bộ của nước Triều Tiên. Nước Tần nay là các 

tỉnh Cam Túc, Thiểm Tây. 



12. "Dao giết trâu": Sách Luận Ngữ nói: “Ðức Khổng Tử qua ấp Vũ Thành nghe 

tiếng cầm, sắt và ca xướng, ngài chúm chím mỉm cười rằng: "Với việc cắt cổ gà đâu lại 

dùng đến cái dao thọc cổ trâu"! Lời chú Vũ Thành là cái ấp nhỏ, hà tất dùng đến cái dao 

lớn? "Cát kê": Cắt cổ gà, tỷ dụ:  Với cái tài năng lớn lại đem sử dụng vào việc nhỏ, nên 

nói: "Cát kê yên dụng ngưu dao". 



13.  "Nước  Ngô  thành  ao":  Người  xưa  là  ông  Ngũ  Tử  Tư,  tổ  quán  nước  Sở,  đời 

Xuân Thu. Ông nói: "Nước Việt nó sanh nở, sống chung chừng 10 năm, giáo dục huấn 

luyện lối 10 năm, sau 20 năm đó, nó sẽ đánh nước Ngô thành ao vũng mà chớ". Lời chú: 

Cả cung thất thành lũy của nước Ngô đều thành ao nước nhơ đục! 



14. "Sáu thù": 24 thù là 1 lượng, 16 lượng là 1 cân. Phía Nam nước Ấn Ðộ, có hòn 

núi tên là Ngưu Ðầu vì hình núi giống cái đầu trâu. Núi ấy nó sản xuất thứ cây Chiên Ðàn 

đỏ có kết tinh hương quí giá ấy. 



15. "Tố pháp thân": Pháp thân suông. Chữ Tố nghĩa là không trơn.  Như không thật 

sự làm việc mà có ăn lương bổng gọi là "tố xan". Không chức tước phẩm vị gì cả mà giàu 

có gọi là "tố phong". Ðời Tấn, ông Ðỗ Dự xưng tụng đức Khổng Tử là "Tố Vương" do vì 

kẻ  thất  phu  mà  làm  thầy  cả  muôn  đời,  bởi  không  nương  cậy  nơi  uy  quyền  mà  thế  lực 

cũng đồng bực với Ðế Vương. Tố pháp thân chỉ có cái hiện thể của pháp thân mà chẳng 

đủ  những  công  đức  của  pháp  thân.  Ngài  Thiên  Thai  bảo  là  "Lý  tức  Phật"  chính  là  cả 

chúng sanh giữa 3 ác đạo. Sách Tứ Giáo Nghi nói: "Nay dù rằng Tức Phật; đây là "Phật 

bằng lý" cũng là „Tố pháp thân‟ thì Phật ấy có quan hệ gì với công tu chứng đâu, vì chưa 

có  phước  đức  công  hạnh  để  trang  nghiêm  thân  thể”.  Lời  chú  giải  rằng:  Không  việc  rõ 

công đức trang nghiêm, thể pháp thân trống không, là chỗ bị Thiên Long Bát bộ khinh 

hèn. 



16. "Cây thụ vương": Lớn nhứt giữa các loại cây trên thế giới nên gọi Thụ vương 

(cây chúa). Tự phẩm kinh Pháp Hoa nói: "Cõi nước tự nhiên xinh đẹp lạ lùng, như bông 

nở rộ của cây chúa trên trời". Cây lớn nhất thế giới đây tức là cây Ba Lợi Chất Ða ở trên 

cung trời Ðao Lợi mà trong kinh Khởi Thế cuốn thứ 6 và kinh Trường A Hàm cuốn 20 

đều có nói. 



17. "Nhứt Thế Nghĩa Thành": Gọi đủ là "Nhứt Thế Nghĩa Thành Tựu" tức tên hồi 

còn làm Thái Tử của Phật, mà dịch nghĩa bởi danh"Tát Bà Hạt Thích Ca Tất Ðạt" (đời 

Ðường dịch Nhứt Thế Nghĩa Thành Tựu), cựu dịch Tất Ðạt là sai. Với nghĩa trên, thấy 

trong cuốn 7 bộ Tây Vực Ký. Kinh Hoa Nghiêm cuốn 12 nói:  "Với giữa 4 châu thiên hạ, 

đức  Như  Lai  hoặc  là  "Nhứt  thế  nghĩa  thành  tựu"  hoặc  tên  là  "Thích  Ca  Mưu  Ni".  Vì 

"Nhứt thế nghĩa thành tựu" là:  “Trọn nên tất cả nghĩa". 



18. "Dịch địa giai nhiên": Ðương thuở thái bình mà ông Vũ, ông Tắc đã 3 lần đi 

ngang qua  cửa ngõ đều chẳng vào nhà mình, vì cần với  bổn phận đương làm việc nên 

được đức Khổng Tử khen ngợi. Ðương thời loạn lạc mà thầy Nhan Uyên ở nơi xóm hẻm 

nhỏ, trong lều tranh chỉ có một đảy cơm, một bầu nước mà thôi. Theo người ta thì chẳng 

xiết nỗi âu lo mà thầy Nhan vẫn không đổi chí vui nên cũng được đức Khổng Tử khen 

ngợi. Thầy Mạnh nói: “Hạ Vũ, Hậu Tắc và Nhan Uyên đồng một đạo thể”. Lại nói: "Các 

ngà:   Vũ  Tắc,  Nhan  Tử,  đổi  địa  vị  thì  đều  thế".  Vì  vẫn  vui  với  bổn  phận  dù  cảnh  ngộ, 

trường hợp có khác, chứ tâm địa vẫn đồng. 



19. "Tự thệ tam muội": Như tiền thân của Phật Thích Ca là ngài đại thần Bửu Hải 

phát nguyện tương lai ở cõi Kham Nhẫn uế độ thành Phật để tế độ chúng sanh; mà nay 

lời thệ nguyện đó Ngài đã chứng đặng rồi nên nói: “Riêng một mình Ngài chứng đặng tự 

thệ tam muội”, đủ thấy trong Như Lai Ðộc Chứng Tự Thệ Tam Muội kinh". 



20.  "Phạm  vương  tên  Nhẫn":  Kiếp  sơ  là  ban  đầu.  "Kiếp  thành”  nghĩa  là  bắt  đầu 

mới  thành  cái  thế  giới  Kham  Nhẫn  này.  Trước  nhứt  Trời  Phạm  vương  đọa  xuống  làm 

người,  do  lấy  tên  người  đặt  tên  cho  cõi  nên  nói  là  Kham  Nhẫn  thế  giới.  Vì  người  tên 

Nhẫn,  cõi  phải  tên  Nhẫn,  người,  cõi  Kham  chịu  với  nhau  nên  gọi  Kham  Nhẫn.  Sách 

Huyền Tán cuốn 2 nói:  "Các khổ khốn ngặt mà chúng sanh vẫn kham chịu nhọc nhằn; 

các Bồ Tát ra làm lợi lạc cho, lại bị nhiều ganh ghét mà Bồ tát cũng kham chịu được, nên 

chung lập thành tên cho cõi này là Kham Nhẫn". 



21. "Ðời ác thế" là cái  thời kỳ mà loài người làm việc ác rất thạnh hơn hết. Sách 

Tán Thiện Nghĩa gọi là ngũ trược ác thế. Trong kiếp "Trụ" từ cái thời kỳ mà loài người 

mỗi người còn sống được 2 vạn tuổi (kiếp giảm) là bắt đầu sanh 5 điều ác trược. Kiếp 

trược là phần chung, 4 trược kia là phần riêng vì giữa kiếp trược nó có 4 trược ấy. Bởi có 

4 trược đó nên gọi là kiếp trược.  Trong kiếp trược, từ mỗi người sống còn được 2 muôn 

tuổi thì cả thế giới đã bắt đầu xảy ra 5 trược nhưng còn nhẹ ít; dần dần theo thời đại biến 

giảm xuống thì cái trình độ 5 trược càng tăng kịch lên cao. Mà đức Thích Ca ra đời nhằm 

cái thời mỗi người chỉ sống còn có trăm tuổi thì trược nó lại quá ư kịch liệt! Huống nữa 

lại giảm xuống đến thời mà mỗi người chỉ còn 10 tuổi là kiếp giảm đã cực điểm thì trược 

nó lại càng không thể tưởng tượng được!  Hiện nay mỗi người còn sống được trong ngoài 

70 tuổi, trược nó đã quá với thời Phật ở đời (100 tuổi), vậy từ nay bắt một kể đi... thì còn 

9.000 năm nữa mới đến cái thời mà con người chỉ còn có 10 tuổi là một đời (hết tiểu kiếp 

thứ 9). Thế thì giữa thời kỳ "chín ngàn năm" đó, ở thế giới này, chúng sanh làm gì  có 

những đại đồng, tự do, hạnh phúc? Vì ngũ trược còn kịch liệt kia mà! 



22. "Ngũ thanh": Năm điều thanh tịnh: 1. Kiếp thanh là bên cõi nước Thanh Thái 

chẳng có cái kiếp giảm, xảy ra 4 trược như cõi uế độ nên gọi Kiếp thanh; 2. Kiến thanh: 

Nhận thấy không mê lầm như Thân kiến, Biên kiến, Tà kiến của cõi này; 3.  Ý thanh: Ý 

thức không tham, sân, si.... phiền não mê tín tu lầm luyện sái như cõi này; 4. Mạng thanh: 

Thọ mạng vô lượng, không tăng lên 8 vạn 4 nghìn tuổi, không giảm xuống còn chỉ 10 

tuổi,  mà  phải  chịu  cái  khổ  thọ  mạng  rút  ngắn  bằng  sanh,  lão,  bệnh,  tử;  5.  Chúng  sanh 

thanh: toàn chư thiện nhơn cu hội nhứt xứ, đều là bực Thánh; chứ chẳng phải như nhơn 

gian này: cái thân quả báo sút kém, cái tâm tối dốt khiếp nhược; khổ nhiều phước ít như 

chúng sanh cõi này. Vì đều được kết quả bởi đa thiện căn phước đức nhơn duyên bằng 

cái tu nhơn trì danh niệm Phật đã thanh tịnh. 



23. "5 thống, 5 thiêu, 5 ác": Tạo tác 5 điều ác là: Sát sanh, thâu đạo, tà dâm, vọng 

ngữ và ẩm tửu đó thì khi còn sống bị lấy pháp luật của nước nhà làm hại. Lúc chết sa vào 

ác đạo gọi là 5 điều thống khổ làm cho thân tâm bị đau khổ như lửa cháy nên dụ là “5 

điều thiêu đốt”. Kinh Vô Lượng Thọ nói: "Ta nay làm Phật giữa thế giới này ở trong 5 

thống  5  thiêu  rất  là  kịch  khổ  để  giáo  hóa  chúng  sanh  khiến  chúng  sanh  bỏ  5  ác,  trừ  5 

thống, lìa 5 thiêu. Thế mà chúng sanh không bỏ, cứ say sưa trong biển hồ sanh tử, Phật 

rất  đau  lòng  khác  nào  người  con  bất  hiếu  không  nghe  lời,  cứ  tạo  nghiệp,  cha  mẹ  lòng 

thương lo lắng!” 



24. "Tưởng diệt Nam": Trên hội Linh sơn, Phật thuyết kinh Pháp Hoa, bấy giờ bực 

thượng đức Thinh Văn nghe chẳng nổi pháp Nhứt Thừa thật tướng, đứng dậy lạy Phật rồi 

lui  về,  kể  có  5.000  người,  gọi  bằng  “Ngũ  thiên  thối  tịch”.  Và  trên  hội  Hoa  Nghiêm, 

những chúng chẳng thấy được cái thân tốt của Phật Xá Na cũng là đồng một hạng nghe 

pháp không hiểu nổi, đành chịu thua lui về, như quân sĩ bại trận nên bảo là “bại Bắc”. 

Ngài Ðức Sơn, hiệu là Châu Kim Cang, chẳng tin cái thuyết đơn truyền trực chỉ của Nam 

Tông,  ngài  chép  ra  bộ  "Thanh  Long  Sao"  để  làm  tài  liệu  đem  qua  phương  Nam,  đặng 

đánh đổ Nam Tông.  Ðến gần biên cảnh, ghé vào quán nước để dùng điểm tâm. Mụ quán 

hỏi: “Ngài mang thứ chi đó?” “Kim Cang Thanh Long Sao”. “Kinh Kim Cang nói 3 tâm 

chẳng thể có, vậy ngài điểm tâm nào?” Ðức Sơn Ngài không trả lời được! Sau đến nơi 

ngài Long Ðàm gạn hỏi đôi phen, bỗng đặng giác ngộ, bèn than rằng: “Lẽ mầu đã biện tột 

rồi, bộ Thanh Long Sao như mảy lông để giữa không; cả lý do của thế gian dường như 

một nhễu nước thả xuống biển thẳm,  có  ăn nhập vào đâu?” Rồi  ngài  đốt luôn  bộ Kim 

Cang Thanh Long Sao. Ba tâm: Quá Khứ tâm, Hiện Tại tâm và Vị Lai tâm. 



25. "A Tu La có 4 loại": Kinh Pháp Hoa, phẩm Tự kể 4 loại A Tu La:  1. Bà Trĩ A 

Tu La vương ; 2. Khư La Khiên Ðà A Tu La vương; 3. Tỳ Ma Chất Ða La Vương; 4. La 

Hầu A Tu La vương đều có hàng trăm hàng ngàn quyến thuộc. Kinh Khỉ Thế chép rằng: 

“Giữa loài A Tu La có một nhóm rất liệt nhược ở trong chốn núi sâu cõi nhơn gian, tức 

giữa núi phương Tây có một cái hang đá rất sâu, ở đó có rất nhiều cung điện A Tu La”. 

Kinh Pháp Hoa Văn Cú cuốn năm nói: “Thứ A Tu La thuộc về quỉ đạo thì ở bên đại hải, 

thứ A Tu La thuộc về súc sanh đạo thì ở dưới đáy biển”. 



26. "Qua đời tương lai" là nói về khoản: Cuối tiểu kiếp thứ 9 và đầu tiểu kiếp thứ 

10. Kinh La Hán Hộ Pháp chép rằng: “Cuối tiểu kiếp thứ 9 này, lúc mà cả nhơn loại mỗi 

người chỉ sống còn có 10 tuổi là mãn đời đó, bấy giờ cả thế giới đều nổi lên cái tai đao 

binh. Chỉ trong 7 ngày, toàn cả loài người tàn sát lẫn nhau. Lúc đó (hết tiểu kiếp thứ chín) 

giáo pháp của đức Thích Ca phải tiêu diệt lần. Sau cái tai đao binh 10 ngày, bắt đầu qua 

cái tiểu kiếp thứ 10” v.v... 



27. "Kinh Thủ Lăng Nghiêm diệt trước": Vì nghĩa lý quá ư sâu xa cao thượng mà 

tâm trí của nhơn loại bấy giờ lại cực kỳ đơn giản tối tăm nên không tu học nổi kinh pháp 

ấy! Ðã chẳng học nổi thì còn ai đâu hoằng truyền pháp Thủ Lăng Nghiêm tam muội nữa, 

thành thử nó phải tiêu diệt trước là vậy. 



28. "Thời chánh pháp đã diệt": Kể từ ngày mà Phật nhập diệt về sau đủ một ngàn 

năm là cái thời kỳ chánh pháp. Trong đời chánh pháp đó, hễ người xuất gia thụ giới đức 

hoàn toàn, thuộc lòng cả 3 tạng, nhứt là tạng Luật nên giới hạnh dễ ấn tâm truyền khẩu 

với  nhau về cái  quan điểm "giải thoát kiên cố", nên gọi  là chánh pháp;  nghĩa là chánh 

thức giữ đúng phép của Phật. Mà ở đây nói đời “chánh pháp đã diệt” là đã qua khỏi một 

ngàn  năm  nói  trên  rồi,  tức  là  thuộc  về  đời  Tượng  pháp:  nó  tương  tợ  chớ  không  được 

chánh thức. Vì kẻ xuất gia phần nhiều không thuộc lòng tam tạng, chẳng giữ trọn hạnh 

giới, chỉ chuyên về văn tự ngữ ngôn hơn tu chứng. 



29. "Sức  Tổng Trì":  Ðà  La Ni (Dharani) dịch là Tổng Trì  gồm  giữ nghĩa là:  Với 

việc lành giữ không cho mất, với việc ác giữ chẳng cho gây. Thể nó là Niệm, Ðịnh và 

Huệ, là chỗ của Bồ Tát tu đủ công đức. Tổng trì có bốn: 1. Pháp tổng trì cũng gọi là Văn 

tổng trì: Với giáo pháp của Phật, nghe nhớ giữ không quên. 2. Nghĩa tổng trì: Với nghĩa 

lý của Pháp gồm giữ không cho mất. 3. Chú tổng trì: Bồ Tát y nơi tâm định rồi khởi niệm 

để trì tụng thần chú, trì chú đã được thần lực linh nhgiệm, trừ được tai nạn bịnh hoạn cho 

nhân dân. 4. Nhẫn tổng trì: Trí chơn thật của Bồ Tát nhẫn chịu giữ được thật tướng của 

Pháp mà không cho mất. Trong Chơn Ngôn tông, Ðà La Ni đây tức là Chú tổng trì đây 

vậy. 

(A) "Riêng để kinh này một trăm năm": Tức là kinh Vô Lượng Thọ cũng là kinh A 

Di Ðà: Về tiểu kiếp thứ 10, trong thời kỳ tăng, bấy giờ từ 10 tuổi đó, tăng lên, đến chừng 

mà mỗi người sống được 8 vạn tuổi thì kinh pháp của đức Thích Ca đều diệt hết, chỉ còn 

lại A Di Ðà cũng như pháp "trì danh niệm Phật" còn lại một trăm năm độ sanh, vì chỉ có 

6 tiếng dễ học dễ tu với trình độ của chúng sanh. Trong thời gian đó tăng đến mỗi người 

sống đủ 8 vạn 4 nghìn tuổi là thời tăng đã mãn, trở lại giảm xuống đến lúc mà mỗi người 

sống còn 8 vạn tuổi. Bấy giờ đức Di Lặc ra đời v.v... 



30.  "Nguơn  gia":  Niên  hiệu  của  Văn  Ðế  (dương  lịch  424,  trước  Dân  quốc  1488 

năm) đời Lưu Tống miền Nam bên Tàu bấy giờ (theo dương lịch thì trong khoảng: 420 - 

476). 



31. "Nam Bắc Triều":  Từ đời Ðông Tấn Nguơn Ðế (317) về sau, gọi là Nam Bắc 

triều:  Chiếm  cứ  về  khu  vực  phương  Nam  gọi  là  Nam  triều,  có  4  triều  là:  Tống,  Tề, 

Lương, Trần đều là Hán tộc; chiếm cứ về miền Bắc là Bắc Ngụy, Bắc Tề, Bắc Châu. Cả 

Nam Bắc triều khởi từ năm Canh Thân (420) đến năm Ất Dậu (589) là hết vì Tùy văn Ðế 

thống nhứt nước Tàu, lên ngôi năm ấy kỷ hiệu là Khai Hoàng nguơn niên. 



32.  "Lưu  Tống":  Gọi  riêng  về  Tống  Nam  triều,  bởi  ông  Lưu  Dũ  làm  vua  xưng 

Tống, nên gọi Lưu Tống, để cho riêng biệt với triều Tống là ông Triệu Khuông Dẫn làm 

vua sau này cũng xưng Tống. 



33. "Tiên đà bà": Với danh từ "Tiên đà bà" đủ có bốn nghĩa là: 1.  Muối. 2. Nước. 

3. Ngựa. 4. Ðồ vật dụng. Chỉ có một bề tôi đủ trí thức mới có thể hiểu được. Nghĩa là: 

Như lúc mà nhà vua dùng bữa, Ngài gọi rằng:  Tiên đà bà thì vị trí thần hiểu ngay là vua 

cần dùng muối. Lúc nhà vua tắm gội, gọi “Tiên đà bà!”, trí thần biết liền là hoàng thượng 

cần dùng nước. Khi nhà vua làm công chuyện, bảo: “Tiên đà bà!”, vị trí thần ấy rõ ngay 

là thánh thượng ngài  cần  dùng đồ đạc  gì  đó.  Lúc nhà vua, ngài  muốn  ra dạo chơi,  gọi 

rằng: “Tiên đà bà!” thì quan trí thần ấy tức hiểu là Thiên Tử Ngài cần dùng ngựa. 



34.  "Diêm  Phù  Ðề":  Ðọc  đủ  là  Diêm  Phù  Ðề  Bệ  Ba  (Jampudvipa):   châu  Diêm 

Phù, nghĩa là giữa trung tim châu này có rừng cây Diêm Phù, dùng tên cây để đặt tên cho 

châu này; lại ở về phía Nam núi Tu Di nên gọi là Nam Diêm Phù Ðề bệ ba, tức là cái 

châu mà loài người chúng ta ở đây.  Luận Cu Xá cuốn 11 chép rằng: “Phía Bắc núi Ðại 

Tuyết có núi Hương Túy, khoảng giữa 2 núi ấy, có cái ao nước lớn, tên là Vô Nhiệt. Bên 

ao ấy có rừng cây Thiệm Bộ tức Diêm Phù, hình cây rất cao lớn, trái rất ngon ngọt. Nhơn 

danh  rừng  cây  ấy  nên  đặt  tên  cho  châu  này  là  Thiệm  Bộ  Châu,  cũng  như  Diêm  Phù 

Châu”. 

HẾT  

--o0o--- 







cover_image.jpg
N

h_QO-
TJJJQJ 9 4






index-1_1.jpg





index-1_2.jpg





